UQAR

Université du Québec
a Rimouski

RESONANCE ET CONVIVIALITE COMME REPONSE A
L’ALIENATION DANS LA MODERNITE TARDIVE :

ANALYSE CROISEE DES TRAVAUX D’HARTMUT ROSA ET IVAN
ILLICH

M¢émoire présenté
dans le cadre du programme de maitrise en éthique

en vue de I’obtention du grade de maitre ¢s arts

PAR
© Rachel Casey

Septembre 2025



Composition du jury :

Nathalie Lewis, présidente du jury, UQAR
Bernard Gagnon, directeur de recherche, UQAR

Yves-Marie Abraham, examinateur externe, HEC Montréal

Dépot initial le 17 juillet 2025 Dépot final le 30 septembre 2025

il



UNIVERSITE DU QUEBEC A RIMOUSKI

Service de la bibliothéque

Avertissement

La diffusion de ce mémoire ou de cette theése se fait dans le respect des droits de son
auteur, qui a signé le formulaire « Autorisation de reproduire et de diffuser un rapport, un
mémoire ou une thése ». En signant ce formulaire, I’auteur concéde a I’Université du Québec
a Rimouski une licence non exclusive d’utilisation et de publication de la totalité ou d’une
partie importante de son travail de recherche pour des fins pédagogiques et non
commerciales. Plus précisément, I’auteur autorise 1’Université du Québec a Rimouski a
reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des copies de son travail de recherche a des
fins non commerciales sur quelque support que ce soit, y compris Internet. Cette licence et
cette autorisation n’entrainent pas une renonciation de la part de 1’auteur a ses droits moraux
ni a ses droits de propriété intellectuelle. Sauf entente contraire, I’auteur conserve la liberté

de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont il possede un exemplaire.

il



v



REMERCIEMENTS

Merci a Romain pour I’indéfectible soutien quotidien. Merci a Kadha, Dominique,
Ramy, Marie-Eve, Bernadette, Mycene, Marie-Jeanne et Eléonore, inspirations et partenaires
de rédaction, grace a qui j’ai eu la motivation de continuer. Un immense merci a mon

directeur Bernard Gagnon pour ses précieux conseils.



RESUME

Ce mémoire explore la manicre dont le concept de convivialité, tel que défendu par
Ivan Illich et développé par les théories de la décroissance, peut agir comme un mécanisme
préventif face a 1’aliénation sociale. L’objectif principal est d’évaluer si la convivialité offre
une réponse théorique et pratique aux limites de la théorie de la résonance proposée par
Hartmut Rosa. L’hypotheése formulée soutient que, bien que la résonance soit un concept
pertinent pour décrire la quéte d’authenticité au sein des sociétés modernes, elle reste
insuffisante pour remédier aux facteurs structurels de 1’aliénation. La convivialité, en tant
que mode de relation au monde fondé sur des pratiques accessibles et autonomes, constitue
une alternative crédible.

La méthodologie employée repose sur une analyse théorique comparative mobilisant
principalement les écrits d’Ivan Illich (La Convivialité, 1973), de Hartmut Rosa
(Accelération, 2010 ; Résonance, 2016) et de Serge Latouche (Petit traité de la décroissance
sereine, 2004). Les résultats montrent que la convivialité offre un cadre théorique pertinent
pour comprendre et atténuer les effets de 1’accélération. Par une limitation volontaire de la
technique, un ancrage territorial des processus décisionnels et une valorisation des pratiques
communautaires, 1’application des principes de la convivialité offre des pistes pertinentes
pour une réappropriation du temps et une réduction de 1’aliénation. Ce mémoire conclut que,
bien que la théorie de la résonance de Rosa demeure précieuse pour comprendre les
dynamiques contemporaines d’aliénation, elle gagnerait a étre complétée par les apports
d’Illich. En proposant une critique radicale de la modernité technologique, la convivialité
offre une voie potentielle vers une société moins aliénante et plus propice a 1’établissement
de relations de résonance authentiques.

Mots-clés : Convivialité, Aliénation, Résonance, Accélération, Décroissance, Ivan
Illich, Hartmut Rosa, Serge Latouche



ABSTRACT

This thesis explores how the concept of conviviality, as developed by Ivan Illich and
expanded by the theories of degrowth, can act as a preventive mechanism against social
alienation. The primary objective is to assess whether conviviality offers a theoretical and
practical response to the limitations of the resonance theory proposed by Hartmut Rosa. The
formulated hypothesis argues that, while resonance is a relevant concept for describing the
quest for authenticity within modern societies, it remains insufficient to address the structural
factors of alienation. Conviviality, as a mode of relating to the world based on accessible and
autonomous practices, offers a credible alternative to counter these dynamics of acceleration.

The methodology employed involves a comparative theoretical analysis drawing on
the works of Ivan Illich (La Convivialitée, 1973), Hartmut Rosa (Acceleration, 2010;
Resonance, 2016), and Serge Latouche (Petit traité de la décroissance sereine, 2004). The
results demonstrate that conviviality offers a relevant theoretical framework for
understanding and mitigating the effects of acceleration. Through the voluntary limitation of
technology, the territorial anchoring of decision-making processes, and the valorization of
community practices, conviviality enables a reclamation of time and a reduction of
alienation. This study concludes that, although Rosa’s theory of resonance remains valuable
for understanding contemporary dynamics of alienation, it would benefit from being
complemented by Illich’s contributions. By proposing a radical critique of technological
modernity, conviviality offers a potential pathway toward a less alienating society, one that
1s more conducive to establishing genuine relationships of resonance.

Keywords: Conviviality, Alienation, Resonance, Acceleration, Degrowth, Ivan Illich,

Hartmut Rosa, Serge Latouche



TABLE DES MATIERES

REMERCIEMENTS .....ooomimiiieeeeeeee oo v
RESUME ...ttt se s ene s s eenees vi
ABSTRACT ..o vii
TABLE DES MATIERES ..ot viii
INTRODUCTION GENERALE..........ooovimimiiieeeeeeeeeeeeee e 11

CHAPITRE 1 L’ALIENATION, L’ACCELERATION ET LA RESONANCE

D PHARTMUT ROSA ... et e e e e e e e e ee e e e e e e eeeaaaaas 17
1.1  AUX SOURCES DU CONCEPT D’ ALIENATION ....euuuuuueeeeeeeeeeeeees 17
1.1.1 Hegel et le devenir autre Par SO1 ..........eecveereeeeieeniieeieeniie e esee e eiee e 18

1.1.2 Marx et I’aliénation par le travail..........cccceeeeiieniiiiniiieeeceee e 20

1.2 TRANSFORMATION DU CONCEPT D’ ALIENATION DANS LA THEORIE CRITIQUE..... 26
1.3 CONTRIBUTION PAR ROSA ..ottt ettt e e e e eeeaaa s 30
1.3.1 ALLENATION . ...eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeeeenesnnnmennnns 31

1.3.2 ACCELETATION e e e e e e e e e et ee e e e e e e e e eeaas 32

1.3.3 Les causes et conséquences de 1’accélération...........cceeeevveeecieeeeieeennnennns 35

1.3.4 Interactions entre aliénation et aCCElEratioN. ........ueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaennn. 40

1.3.5 1@ dECEIETALION. .....eeeeeeeeeeeee e 43

1.3.60 LA TESOMANCE ... et e e e et e e e e eaee e e e e e e eenanns 47

1.3.7 La diSponibilite ........ccceeeeiiieiiieeiie ettt 50

1.4 INSUFFISANCE DE LA RESONANCE COMME REPONSE A L’ALIENATION ................ 52
1.5 CONCLUSION DU CHAPITRE ...eetetenee et e e e e e e e e e eaeeeeeeeeeeeeeeanns 55

viii



CHAPITRE 2 IVAN ILLICH ET LA CONVIVIALITE ......c.oooiiiiieieeeceeiee e 57

2.1  DEFINITION DE LA CONVIVIALITE ...ccootiiiiiiiiieeeeeeeeeeee e 57
2.1.1 Critéres de I’outil CONVIVIAL......ooovviiiiiiiiiiieiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 62
2.1.2 LPeffet dE SEUILL...oooeeiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee ettt e e eeeeeeeeeees 65
2.1.3 Portée conceptuelle de la convivialité ...........coeevveviiieniieeniieeeiee e, 68
2.2  PLACE DE LA CONVIVIALITE DANS LA DECROISSANCE .....ueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenans 71
2.3 LA CONVIVIALITE COMME IDEAL POLITIQUE......ccuuuiiiiieeeiieeiiiieeieeeeeeeseeinnneneeeens 75
2.3.1 Micro — la simplicit€ VOlONtaIre ..........cceevueerieeiienieeiieie e 76
2.3.2 Macro — I'urbanisme et les politiques publiques.........c.cccccveeeveeennnennee. 78
2.4  CONCLUSION DU CHAPITRE ....cotttttueeeeeeeettteeeeeeeeeeeetesaeeeeeessseeessmnaeasessssessssnnnnns 80

CHAPITRE 3 LA CONVIVIALITE COMME COMPLEMENT A LA

RESONANCE ..ot e e e e e e s s e e e e e e e s e seseeeseseeeseeen. 82
3.1 RETOUR SUR LES CRITIQUES.......cettttttuiieeieieeeititieeeeeeeeetetatneseeeeeeeesasnneseeeserene 82

3.1.1 Critiques & 12 TESONANCE.........eevuiieiieiiiieiieeie ettt et e 84

3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération..............cccvvveruveenneen. 88

3.2 IMPACTS DE LA CONVIVIALITE SUR L’ ALIENATION .....ceettttuieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeneens 91

3.2.1 Prévention de 17aCCEIETAtION .....eeeeeeeeeeeee e e e eeeeaes 91

3.2.2 Frein aux possibilités de désynchronisation...........cccceeveercriiencieeenveeennnen. 98

3.2.3 Prévention d’une surdisponibilit€............cccceeeriieeiiieniieeeie e 102

3.3 CONCLUSION DU CHAPITRE ...etnetetttee ettt e e et e e e eeaeeeeeeaaeeeeeaaeeeennnas 104
CONCLUSION GENERALE ... oottt eseeeseeen. 106
REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES ...t 112

X






INTRODUCTION GENERALE

A I’ére de la modernité tardive, les sociétés contemporaines sont confrontées & des
dynamiques d’accélération sans précédent, touchant aussi bien les spheres technologiques,
sociales, qu’individuelles. Ce phénomeéne d’accélération, tel que théorisé par Hartmut Rosa,
génere un sentiment de désynchronisation croissant, ou les individus peinent & maintenir des
relations authentiques avec le monde qui les entoure. Ce mémoire soutient que le concept de
résonance tel que développé par Rosa est insuffisant pour traiter a lui seul ’enjeu de
I’aliénation, entendue ici comme une relation au monde marquée par l’indifférence ou
I’hostilité, ou les individus perdent leur capacité a établir des liens signifiants avec leur
environnement, les autres et eux-mémes. De plus, la résonance représente une relation
dynamique et transformative au monde, dans laquelle un sujet se sent touché et capable de
répondre de manic¢re authentique a ce qui D’entoure, suscitant ainsi un sentiment

d’engagement et de vitalité.

La notion de société conviviale, telle que présentée par Ivan Illich et plus largement
dans les théories sur la décroissance, peut étre complémentaire a la résonance en agissant
comme prévention de I’aliénation, ¢’est-a-dire en réduisant les facteurs qui y contribuent. Tel
est argument central de ce mémoire. Pour Illich, la convivialit¢ désigne un mode
d’organisation sociale fond¢ sur I’'usage d’outils et d’institutions qui renforcent I’autonomie,
la créativité et la coopération des individus, plutdét que de les soumettre a des logiques
technocratiques ou industrielles. Dans le méme ordre d’idées, la décroissance est un courant
critique de la société de consommation qui propose une réduction volontaire et démocratique
de la production et de la consommation, afin de favoriser la soutenabilité écologique, la
justice sociale et le bien-€tre collectif. Il semble pertinent de dépoussiérer cette notion d’Illich
dans le contexte actuel ou les problématiques contemporaines, notamment la critique de la

modernité technologique, les enjeux écologiques, la quéte d’autonomie et la redéfinition du



bien-&tre collectif se cotoient et ou il apparait de plus en plus urgent de développer des
alternatives politiques au vivre ensemble. Bien que ses principaux ouvrages aient €té écrits
dans les années 1970, les concepts qu’lllich a développés, tels que la convivialité, le

monopole radical, I’austérité conviviale et I’effet de seuil, restent d’une grande actualité.

Sur le plan théorique, Illich est un interlocuteur privilégié pour des auteurs
contemporains comme Rosa. Les concepts de convivialité et de résonance sont comparables
par leur volonté de restaurer une forme de relation authentique avec le monde, ou I’individu
ne serait pas aliéné par les structures techniques ou économiques. De plus, le concept de
convivialité évolue par-dela les écrits d’Illich pour étre développé par d’autres penseurs de
la décroissance, notamment Serge Latouche, qui ont explicitement reconnu I’influence
d’Illich dans la formulation d’un modéle économique et social alternatif. Parler de la
convivialité¢ aujourd’hui implique de développer une critique de la société industrielle qui,
par son obsession de I’efficacit¢ technique, produit une aliénation systématique des

individus.

L’intention est d’exposer que la résonance seule ne peut étre une solution définitive a
I’aliénation, mais qu’elle peut étre bonifiée de maniére complémentaire par le concept de
convivialité. En effet, il sera défendu que la convivialité peut atteindre les sources de
I’aliénation, c’est-a-dire ’accélération. L’accélération ainsi atténuée, il est déduit que
I’aliénation en sera elle-méme réduite. Cette idée repose sur le fait que la convivialité
influence les facteurs qui contribuent a I’accélération, limite les risques de désynchronisation,
prévient les effets négatifs d’une disponibilité excessive, en plus d’offrir un contexte propice
a la résonance par la mise en valeur des relations interpersonnelles et les possibilités de
mesure structurantes. Ces facteurs ménent a croire que la convivialité peut étre une solution

préventive et complémentaire a la résonance pour adresser I’enjeu de I’aliénation.
Il s’agit d’une question foncierement éthique tant du c6té de la résonance que de la

convivialité, car elle adresse I’enjeu du vivre ensemble et offre une approche normative sur

la vie bonne. Ces questionnements éthiques émergent dans I’analyse critique de la modernité

12



autant que dans les propositions normatives qui en découlent. A travers la théorie de la
résonance, Rosa présente une éthique du rapport au monde. Selon lui, 1’aliénation moderne
n’est pas seulement un phénomene structurel, mais aussi une rupture relationnelle entre les
individus et leur environnement matériel, temporel, institutionnel ou interpersonnel. La
résonance devient alors un idéal normatif, soit celui d’une vie ou I’individu se sent affecté et
capable d’agir dans un monde qui lui répond. Il ne s’agit pas d’un simple bien-&tre
psychologique, mais d’un critére éthique de justice existentielle, selon lequel les structures
sociales et politiques doivent permettre a chacun d’expérimenter des relations résonantes. Ce
modele relationnel devient un critére éthique fondamental, car il implique qu’une vie réussie
n’est pas une vie de possession ou de productivité maximale, mais une vie marquée par des
relations significatives et résonantes. Ainsi, la résonance devient une boussole normative qui
nous dit ce qu’il est juste de promouvoir, non seulement individuellement, mais
collectivement. Une éthique de la résonance valorise des valeurs comme la lenteur, la
vulnérabilité, la réciprocité et I’écoute profonde. Il ne s’agit plus de maximiser les résultats,

mais de cultiver des relations qui transforment et donnent du sens.

Au niveau de la convivialité et de la décroissance, il s’agit essentiellement de jugement
moral sur le monde dans lequel nous souhaitons vivre. Illich postule que la qualité de vie
passe par des modeles économiques post-croissance, qui cherchent a revaloriser des pratiques
vernaculaires et des modes de vie sobres, mais enrichissants sur le plan humain. Elle renvoie
aux choix en fonction de nos valeurs personnelles (I’autolimitation, 1’ascése volontaire,
I’austérité) et sociales (I’entraide, le partage, I’accessibilité, 1’équité, la philia). 1l s’agit d’une
remise en question des décisions collectives : « [pJasser de la productivité a la convivialité,
c’est substituer a une valeur technique une valeur éthique, a une valeur matérialisée une
valeur réalisée » (Illich, 1973, p. 28). La liberté¢ individuelle est également un élément
crucial : « [1]a société conviviale reposera sur des contrats sociaux qui garantissent a chacun
I’acces le plus large et le plus libre aux outils de la communauté, a la seule condition de ne
pas léser 1’égale libert¢é d’acces d’autrui » (Illich, 1973, p. 30). Pour Latouche, ces
questionnements €thiques s’expriment clairement par son concept de réévaluation, ou il

affirme que :

13



On voit tout de suite les valeurs a mettre en avant, celles qui devraient prendre
le dessus par rapport aux valeurs (ou absence de valeurs) dominantes actuelles.
L’altruisme devrait prendre le pas sur I’égoisme, la coopération sur la
compétition effrénée, le plaisir du loisir et 1’ethos du jeu sur 1’obsession du
travail, I’importance de la vie sociale sur la consommation illimitée, le local
sur le global, I’autonomie sur I’hétéronomie, le gotit de la belle ouvrage sur
I’efficience productiviste, le raisonnable sur le rationnel, le relationnel sur le
matériel, etc. (Latouche, 2004, p. 58).

Ce cadre éthique appelle a I’autolimitation collective et au rejet de I’hubris technologique
comme norme sociale. En somme, cette réflexion aborde la question de la responsabilité
morale et politique. Il s’inscrit dans une considération éthique critique et constructive sur les

conditions d’une vie bonne dans la modernité tardive.

L’originalité de cette recherche réside dans I’articulation inédite entre deux théories
qui, bien que proches dans leurs intentions, n’ont pas encore été analysées de manicre
approfondie sous un angle comparatif. Alors que Rosa développe une critique de la modernité
en mati¢re de perte de résonance, Illich met 1’accent sur la manieére dont les outils et les
institutions peuvent déshumaniser les relations sociales lorsqu’ils perdent leur caractere
convivial. Les textes de Rosa sont largement utilisés pour comprendre les dynamiques
contemporaines de 1’aliénation. Cependant, peu d’études ont cherché a confronter ces idées
avec celles d’Illich ou & en examiner les convergences potentielles. Par ailleurs, les théories
de la décroissance sont généralement étudiées sous 1’angle économique ou écologique, alors
que I’intention de ce mémoire est de mettre en lumicre leur dimension sociale et éthique. Ce
faisant, ce travail veut contribuer a un domaine encore peu exploré, celui de la prévention de
I’aliénation par une critique de la modernité technologique et de I’accélération sociale. Enfin,
cette recherche a une visée critique et réflexive. Plutdt que de proposer un guide pratique
pour I’application des modes de résonance ou de convivialité, elle vise a explorer les

potentialités théoriques de ces concepts.

Cette recherche s’appuie principalement sur une analyse théorique comparative, ou la
démarche consiste en une mise en dialogue des théories de Rosa avec le concept de

convivialité tel que développé par Illich et récupéré par les penseurs de la décroissance. Pour

14



ce faire, une approche d’analyse de texte a été privilégiée. Les textes fondamentaux mobilisés
incluent notamment La Convivialité (Illich, 1973), Accélération (Rosa, 2010), Résonance
(Rosa, 2016) ainsi que Petit traité de la décroissance sereine (Latouche, 2004). L analyse
s’appuie également sur des écrits secondaires issus du mouvement de la décroissance, des
critiques contemporaines de la modernité technologique, ainsi que des débats théoriques
récents portant sur 1’aliénation. Il s’agit d’évaluer si la convivialité, en tant que mod¢le
alternatif, peut compléter la théorie de la résonance en atténuant les effets délétéres de

I’accélération. La démarche est structurée de manicre a suivre un parcours progressif.

Il s’agit d’abord de définir et comprendre la résonance et ses limites. Le premier
chapitre est consacré a la mise en contexte et a la présentation de la pensée de Rosa. D’abord
en présentant le concept central qu’est 1’aliénation, puis en exposant les principaux éléments
qui construisent sa théorie et I’interaction qu’ils entretiennent entre eux. Enfin, deux critiques
adressées a la théorie de la résonance sont expliquées. En analysant les travaux de Rosa, il
apparait que la résonance, bien qu’efficace pour décrire la quéte d’authenticité, peine a
adresser les causes structurelles de 1’aliénation. La convivialité est ensuite introduite dans le
deuxiéme chapitre comme concept complémentaire. Dans ce chapitre, le concept de
convivialité¢ est défini, ainsi que les divers éléments qui le composent. La place que la
convivialité occupe dans le mouvement de la décroissance est ensuite présentée, puis 1’idéal
politique qu’elle représente et ses différentes possibilités d’applications concrétes. Les écrits
d’Illich exposent la manicre par laquelle la convivialité peut agir comme une forme de

prévention face aux dynamiques d’accélération et de désynchronisation.

Il est finalement question d’articuler convivialité et décroissance. En intégrant les
propositions concretes de Latouche, la recherche explore comment une application de la
convivialité peut servir a établir des conditions favorables a la résonance. En somme, il sera
démontré que la convivialité, et ’approche décroissantiste dans son sens plus large, agit a
trois niveaux : d’abord comme effet préventif en agissant sur les causes de ’accélération, soit
le moteur économique, culturel et sociostructurel, puis en limitant les possibilités de

désynchronisation, par exemple entre le politique et le progrés techno-économique, et

15



finalement en permettant d’éviter une indisponibilité par trop de disponibilité en conservant

des systemes simples qui ne limitent pas 1’autonomie individuelle.

Ce mémoire propose une contribution originale aux recherches sur le concept
d’aliénation en croisant les analyses d’Hartmut Rosa et d’Ivan Illich sur la modernité
technologique et de I’accélération sociale. Il adopte une démarche critique qui, tout en
reconnaissant la visée émancipatrice de ces deux pensées, ne cherche pas a proposer un guide
pratique pour ’application des modes de résonance ou de convivialité. Il vise plutdt a
explorer les potentialités théoriques de ces concepts, tout en restant attentif a leur portée

pratique a I’ére de la modernité tardive.

16



CHAPITRE 1
L’ALIENATION, L’ACCELERATION ET LA RESONANCE D’HARTMUT ROSA

Ce chapitre introduit les travaux d’Hartmut Rosa sur les notions d’accélération et de
résonance. Dans un premier temps, il propose une analyse sommaire du concept d’aliénation,
afin de situer la manic¢re dont Rosa s’en empare dans le cadre de sa théorie critique de la
modernité. Pour I’essentiel, ce survol de 1’aliénation s’appuie sur le travail de Nicolas Foufas,
particuliérement sur sa thése doctorale consacrée a 1’évolution du concept d’aliénation. Sans
s’y limiter, cette thése a été un pilier majeur dans 1’¢laboration de cette section du chapitre.
Par la suite, la pensée de Rosa est approfondie en présentant plus largement sa lecture de
I’aliénation, a laquelle il intégre 1’accélération sociale, caractéristique qu’il octroie a la
modernité, et la résonance qu’il avance comme solution a cette aliénation. Ce chapitre
explore en détail cette interaction entre aliénation et accélération, les concepts de décélération
et de résonance, ainsi que les critiques adressées a ces propositions, afin de mieux
comprendre comment la théorie de Rosa se distingue et s’inspire de ses prédécesseurs pour

offrir une vision renouvelée de la vie bonne dans la modernité tardive.

1.1 AUXSOURCES DU CONCEPT D’ALIENATION

Le concept d’aliénation a traversé les ages, des écrits néoplatoniciens de Plotin (205-
270) aux théories modernes de Hegel (1770 - 1831) et de Marx (1818 - 1883). Cette premiére
section vise a actualiser notre compréhension de I’aliénation dans un contexte contemporain,
retracant son développement historique et explorant ses critiques et ses transformations. Dans
un premier temps, il est exposé que Hegel concoit 1’aliénation comme une extériorisation
nécessaire a la prise de conscience de soi, tandis que Marx la redéfinit comme un phénomeéne
social et économique centré sur 1’exploitation des travailleurs dans le capitalisme. Dans un
second temps, 1’aliénation est présentée selon 1’angle des travaux contemporains de Rahel
Jaeggi et de Hartmut Rosa qui, influencés par les travaux d’Axel Honneth sur la
reconnaissance, entreprennent une reconstruction conceptuelle de I’aliénation. Jaeggi la

définit comme une appropriation défaillante de soi et du monde et Rosa, quant a lui, replace

17



I’aliénation dans le cadre des structures temporelles de la modernité tardive, la liant a

I’accélération sociale.

1.1.1  Hegel et le devenir autre par soi

Le terme d’aliénation prend un sens philosophique avec Georg Wilhelm Friedrich
Hegel dans la Phénoménologie de [’esprit, paru en 1807. Dans ce texte fondamental de la
philosophie occidentale, il affirme que le Soi est le sujet de 1’aliénation. Il en fait la catégorie
centrale du monde moderne et emploie les termes de entdusserung (extériorisation) et
entfremdung (aliénation) pour nommer les deux mouvements qui composent 1’aliénation.
D’un coté, Dentdusserung implique une extériorisation de la conscience, c’est-a-dire
I’expression d’un contenu propre a la conscience a travers une altérité, soit quelque chose qui
se contraste a lui. D’un autre coté, I’entfremdung représente I’émergence d’un étrangement
entre la conscience et son altérité. Ces deux mots désignent deux moments distincts de la
réflexion spéculative. Essentiellement, 1’aliénation d’Hegel représente le phénoméne par
lequel I’esprit (Geist) devient autre par soi dans I’objectivité. Elle décrit le mouvement
dialectique de la conscience d’abord en se posant comme simple chose, puis en se rendant

étrangere a soi-méme. En d’autres termes :

Premiérement, le fait que I’aliénation signifie I’expérience de devenir un autre
a I’intérieur de soi-méme, ensuite que ’aliénation est le processus a travers
lequel I’esprit se congoit comme une relation dynamique, et finalement que
nous avons affaire a une conception de 1’extériorisation comme étrangement
a soi et comme possibilit¢ de 1’esprit, de se comprendre principalement
comme objet de lui-méme. L’aliénation permet a la conscience par le biais de
la manifestation de soi, de se plonger dans 1’expérience et de devenir I’objet
de sa propre compréhension (Foufas, 2015, p. 209).

La thématique du déchirement de 1’esprit émerge comme une opposition extréme
entre 1’esprit et sa propre essence. Par conséquent, le déchirement est le moment constitutif

de D’esprit, le poussant a s’affirmer par rapport au négatif absolu, afin de maintenir son

18



existence en tant que sujet. De fait, comme expliqué par Foufas, I’aliénation dans sa
conception hégélienne n’est pas préjudiciable a I’existence, parce qu’elle compose le
processus nécessaire pour prendre conscience de soi : « [1]’aliénation [...] est le mouvement
nécessaire aboutissant a 1’existence de 1’esprit, la condition de son accomplissement. Hegel
congoit que I’esprit se réalise a travers 1’unification des oppositions/différences et la négation

dialectique. » (Foufas, 2015, p. 215)

La critique majeure faite a Hegel est qu’il porte une métaphysique idéaliste détachée
de la réalité sociale et historique. Cette critique est d’abord formulée par Ludwig Feuerbach
dans Critique de la philosophie de Hegel (1839), ou il critique directement 1’idéalisme

spéculatif de Hegel, qu’il considére comme une abstraction détachée de la vie réelle :

C’est pourquoi le contenu du premier chapitre de la Phénoménologie tout
entier n’est rien d’autre pour la conscience sensible que I’argument réchauffé
du mégarique Stilpo, mais a I’envers, rien d’autre qu’un jeu de mots de la
pensée déja sire de soi-méme comme vérité, jeu de mots sur le dos de la
conscience naturelle. Mais la conscience ne se laisse pas tromper ; elle tient
ferme, aprés comme avant, a la réalité des choses singuliéres (Feuerbach,
1839, p. 53).

Dans L 'Essence du christianisme (1841), Feuerbach critique 1’idéalisme hégélien en rejetant
la primauté de I’Idée et en se concentrant sur les besoins matériels humains. Selon cette
critique, la religion — et par extension la philosophie hégélienne — est une projection des
besoins et des désirs humains, détachée de la réalité concrete. Feuerbach reproche a Hegel
d’exalter une essence métaphysique loin de la réalité matérielle, et propose de réorienter la
philosophie vers une approche plus concréte centrée sur les étres humains en rejetant
I’idéalisme abstrait. La philosophie doit reposer sur une approche plus matérialiste et
sensible, selon lui. Feuerbach sera a son tour critiqué par Karl Marx. Dans les Theses sur
Feuerbach (1845), il critique Feuerbach pour son approche abstraite de 1’homme, en
soulignant que celle-ci méconnait le role déterminant de la pratique sociale et historique dans
la formation de la conscience. Marx y affirme que ce n’est pas la conscience qui fonde la vie,

mais bien la vie sociale qui faconne la conscience.

19



1.1.2  Marx et ’aliénation par le travail

Marx reprend et développe le concept d’aliénation. C’est avec lui qu’il acquiert sa
signification contemporaine et sociale. Dans cette perspective, 1’aliénation n’est pas congue
comme une problématique individuelle, mais comme un phénomeéne social qui se réalise dans
le cadre de I’économie de marché. Conséquemment, Marx n’a pas limité son analyse de
I’aliénation au malaise de 1’étre humain singulier, mais a 1’analyse des processus sociaux qui
en sont a la base, en premier lieu I’activité productive. Selon cette lecture, I’aliénation est
spécifiquement liée a la question du travail. Il est aliénant lorsqu’il est contraint et qu’il brime
le déploiement d’une activité intellectuelle et physique libre, ce qui fait que I’ouvrier nie sa
propre volonté et ne peut s’accomplir qu’en dehors du travail. L’action dans le cadre du
travail implique dés lors de se faire violence et de se nier soi-méme. Comme I’explicite

judicieusement Nicolas Foufas :

Le travailleur se confronte désormais a une situation assez paradoxale. Tout a
la fois, il travaille et modifie I’extériorité¢ et s’approprie de plus en plus
intensément le monde naturel qui I’environne, il voit a) ce monde lui devenir
de plus en plus éloigné et extérieur a son travail, et ) que cette extériorité
naturelle et sensible n’est plus le moyen pour la survie du travailleur (Foufas,
2015, p. 702).

Marx va jusqu’a affirmer que ce processus mene au déclin physique et psychologique des
travailleurs. Ce dépérissement ne constitue pas une conséquence secondaire, mais bien un
effet structurel d’un systéme économique dans lequel les individus sont instrumentalisés au
profit de la production. Ainsi, I’aliénation du travail ne désigne pas seulement une perte de
sens ou une souffrance subjective, mais une dépossession ontologique, ou I’humain devient

étranger a lui-méme dans I’acte méme par lequel il devrait s’accomplir.

20



1.1.2.1 Développement du concept

Le concept d’aliénation est développé dans les écrits de jeunesse de Marx, dont les
Manuscrits de 1844. Marx considérait que les €tres humains allaient sortir de I’état
d’aliénation par I’abolition de la production privée et de la division du travail!. L aliénation
s’inscrit ainsi dans les transformations historiques des sociétés humaines, qu’il considére
comme un stade nécessaire du développement humain qui sera un jour dépassé. Marx
théorise quatre types distincts d’aliénation qui montrent comment, dans la société bourgeoise,

le travailleur est aliéné :

1) Par I’objet de son travail. L aliénation de 1’ouvrier dans son produit implique que
son travail se transforme en un objet externe, distinct de lui-méme. Ce travail existe
en dehors de lui, lui est étranger et devient une force indépendante a laquelle il est
assujetti. La vitalité qu’il a insufflée a 1’objet lui est désormais opposée, devenant

hostile et étrangére a lui-méme (Marx, 1844, p. 59).

2) Par I’activité de travail, qui est pergue comme « [une] activité dirigée contre lui-
méme, indépendante de lui, ne lui appartenant pas » (Marx, 1844, p. 60). Il n’a pas de
contrdle sur le quand, le comment et le pourquoi de son propre travail. Son pouvoir
décisionnel associé a son activité de travail lui est retiré, au profit des propriétaires

des moyens de production.

3) Par le genre humain, puisque I’essence spécifique des individus serait transformée

en une essence étrangere : « [i]l rend étranger a I’homme son propre corps, comme la

! Dans ses ouvrages plus tardifs, notamment Le Capital, Marx privilégie la notion d’exploitation a celle
d’aliénation, car il vise a identifier une source tangible et concréete de la subordination des ouvriers, ancrée dans
les structures économiques. Cette évolution contribue également a la mise a 1’écart progressive du concept
d’aliénation, jugé trop li¢ a des expériences personnelles ou relationnelles, contrairement a 1’exploitation,
présentée comme un outil analytique rigoureux et ancré dans une démarche scientifique.

21



nature en dehors de lui, comme son essence spirituelle, son essence humaine » (Marx,

1844, p. 62).

4) Par les autres hommes, c’est-a-dire par rapport au travail et a 1’objet du travail
réalisé par ses semblables. Il se crée un bris des possibilités de libre association, de
partage et de liens entre les travailleurs, en plus d’un effritement du tissu social. Marx
ajoute : « [d]’une maniere générale, la proposition que son étre générique est rendu
¢tranger a I’homme, signifie qu’un homme est rendu étranger a 1’autre comme chacun

d’eux est rendu étranger a I’essence humaine » (Marx, 1844, p. 62).

La troisiéme facette de 1’aliénation, soit celle de 1’aliénation par le genre humain, est la plus
polémique. Cela s’explique notamment a cause de la référence a une essence humaine. Ce
point sera approfondi dans la section suivante sur les critiques adressées a Marx. Comme
mentionné plus tot, pour Marx, contrairement a Hegel, I’aliénation ne coincide pas avec
I’objectivation en tant que telle, mais avec une réalité économique circonstancice : le travail
salari¢ et la transformation des produits du travail en objets qui s’opposent a leurs
producteurs. Marx adopte une approche hégélienne, dans le sens ou il appréhende la réalité
de manicre dialectique, c’est-a-dire qu’il s’efforce de comprendre I’étre social historique en
mettant 1’accent sur les relations multiples entre les individus. Il s’agit toutefois d’une
dialectique matérialiste. Contrairement a la dialectique idéaliste d’Hegel qui repose sur
I’évolution et la résolution des contradictions internes dans les idées, les concepts et les
phénomeénes, le matérialisme dialectique affirme que c’est la matiére, soit les conditions
matérielles de la vie, les rapports de production et les forces économiques, qui détermine

I’évolution des sociétés et des idées.

1.1.2.2 Critiques du concept d’aliénation

Les critiques principales adressées au jeune Marx concernent la supposée

naturalisation de la nature humaine. Par contre, comme 1’explique Nicolas Foufas :

22



[Cle qui intéresse le jeune penseur est en réalit¢ la déréalisation de 1’étre
humain au profit d’une puissance émancipée qui retourne pour contréler son
activité et sa vitalité, puis la distorsion et finalement la perte d’un certain
rapport a soi et a la nature, et non la perte d’une nature préexistante, innée et
invariable dotée a ’homme, perdue a un certain moment de I’histoire et
ensuite retrouvée (Foufas, 2015, p. 766).

Marx trace alors une théorie dans les Manuscrits de 1844, qui sera ultérieurement développée
dans 1’ldéologie allemande, selon laquelle la nature humaine résulte du contexte social
historique. Dans le contexte des Manuscrits de 1844, la conscience des individus envers eux-
mémes résulte des interactions sociales. Ainsi, la formation de la conscience est
intrins€quement liée a la socialisation. Dans le méme ordre d’idées, I’interaction des étres
humains avec la nature ne se déroule pas selon le modéle d’un sujet ou d’un esprit distinct et
isolé, mais plutdt en tant qu’étres génériques, médiatisés par des rapports sociaux et
collectifs. La nature fondamentale de 1’étre humain émerge de sa connexion avec la nature et
avec d’autres individus. Le monde concret des humains, forgé par sa propre praxis et sa
manicre distinctive de s’engager avec soi-méme et avec les autres, représente ultimement sa
nature. Contrairement a une essence transhistorique, cette nature est plutdt ancrée dans le
contexte social historique, résultant du processus d’autoproduction et d’auto-engendrement

de 1’étre humain en union avec la nature.

Le philosophe et spécialiste de Marx Yvon Quiniou apporte un complément de cette

rectification dans la revue Actuel Marx :

[L]a réflexion de Marx ne verse jamais dans ce naturalisme qu’on lui reproche
régulierement faute d’avoir compris I’essence exacte de cette « essence » :
celle-ci n’est pas définie par un contenu anthropologique naturel — facultés,
dispositions, qualités, motivations — posé spéculativement et dont la perte
serait d’ailleurs difficilement concevable vu son caractére naturel; elle
constitue seulement une forme qui définit I’homme par des rapports, a trois
niveaux. L’€tre humain est un étre objectif, en rapport avec une nature
extérieure ; cette relation n’est pas passive, mais active, elle passe par la
production d’objets et donc une transformation de la nature: la nature

23



objective est donc aussi une objectivation de son activité ; enfin, I’homme est
un étre relationnel, en rapport avec d’autres hommes. L’aliénation de cette
essence au sein de la production capitaliste prend alors un sens tres particulier
et qui n’a rien a voir avec la destruction ou I’occultation d’une « nature »
originelle, ni méme, d’ailleurs, avec la perte d’un passé qui aurait existé et
dont il faudrait avoir la nostalgie; elle n’est que le devenir autre de ces
rapports par rapport a ce qu’ils pourraient étre dans d’autres conditions
sociohistoriques (Quiniou, 2006, p. 6).

Marx semble principalement se concentrer sur une pensée de la relation, les nombreux
rapports entretenus entre les individus rendent compte de I’essence humaine, ou la réalité se
constitue comme un agrégat de ces relations. Les critiques qui lui sont adressées concernent
principalement 1’idée de 1’aliénation de I’homme par rapport a son étre générique. En effet,
il serait pour le moins étonnant qu’une philosophie matérialiste accepte une détermination
transcendante de 1’étre humain, une humanité réelle enfouie et opérante comme un horizon
normatif idéaliste. Cette apparence d’incohérence dans la pensée de Marx prend son sens
dans I’explication faite précédemment. Il s’avere alors clairement que 1’aliénation ne référe
qu’a un état historique de ’essence relationnelle de 1’étre humain, ou cette essence lui
échappe et s’oppose a 1’état ou il aurait une maitrise sur celle-ci. Marx soutient qu’utiliser le
terme d’aliénation consiste a comparer deux ¢tats potentiels de 1’existence humaine,
constituée de relations pratiques avec le monde et avec le travail. En référence a cette
clarification, Quiniou (2006) souligne néanmoins une autre limite de la pensée de Marx sur
I’aliénation. De fait, cette nouvelle utilisation du concept n’évite pas les ambiguités déja
relevées ni celles résultant de sa trop grande généralité. Les relations avec la nature, les
objets, la production et les autres individus pourraient étre appréhendées de maniére plus

rigoureuse.

Bien que, comme Foufas et Quinion le soulignent, la critique du recours a la
détermination d’une essence humaine soit réfutable, c’est tout de méme une cause majeure
qui explique le désintérét qu’a connu le terme. Hartmut Rosa souligne que méme en

renongant a une conception mystique d’une nature perdue pour retenir les finalités des

24



rapports humains qui devraient unir les individus, il subsiste une faiblesse conceptuelle qui

remet en question sa cohérence :

La difficulté reste entiere lorsqu’on parle non plus de la « nature humaine » en
général, mais de I’identité¢ particulicre ou de «[D’authenticité¢ » d’une
communauté ou d’une vie individuelle. Dire d’un individu (ou d’une
communauté¢) qu’il s’est €loigné de son « noyau intérieur » et de sa « vraie
identité » par certaines actions ou au gré de certaines circonstances — dire
qu’il s’est auto-aliéné —, c’est encore admettre I’hypothése substantialiste
d’un noyau identitaire immuable ou du moins normatif. Or, d’une part, ni la
philosophie sociale ni la psychologie sociale ne sauraient établir la réalité d’un
tel noyau et d’autre part, on ne voit pas bien d’ou celui-ci pourrait tenir son
autorit¢ normative. Outre qu’un moi, et a fortiori une communauté,
apparaissent eux aussi toujours contradictoires, pluriels et changeants, de sorte
que I’on ne saurait dire quels comportements, quels rapports sont authentiques
et lesquels ne le sont pas, on voit mal comment une philosophie sociale visant
précisément la transformation des rapports existants pourrait définir
I’aliénation comme un point de repere normatif tel que chaque assimilation du
nouveau, de I’inattendu, de I’ Autre apparaissent inauthentique et donc aliéné
(Rosa, 2018, p. 274).

Malgré les failles du concept d'aliénation, un simple abandon de ce concept ne régle pas sa
problématique. Si un phénomene d'aliénation existe réellement, il nécessite de pouvoir en
rendre compte en des termes non-essentialistes ou idéalisant. Est donc faite I'hypothése que
de tels phénomenes existent au-dela de la division sociale du travail et qu'il faut des lors un
concept d'aliénation capable d'en rendre compte. De fait, dans la période d’apres-guerre,
plusieurs philosophes ne conférent pas une origine sociale explicite a 1’aliénation, mais
considerent I’aliénation comme un sens générique d’altérité humaine et de malaise existentiel
(Weber, 2014). Le phénomene de I’aliénation est pris comme une référence tant en
philosophie qu’en littérature, spécialement chez Sartre — L Etre et le Néant (1943), La
Nausée (1938) — et Camus — L Etranger (1942), Le mythe de Sisyphe (1942) —, et rejoint
¢galement la psychanalyse, par exemple avec le travail du psychanalyste allemand Erich
Fromm dans L homme pour lui-méme (1947) et Le ceeur de [’homme (1964). Ces nouvelles
interprétations participent a créer 1’actuelle polysémie du terme. Un vide théorique se

construit alors autour de 1’aliénation. Ce flou normatif, difficilement conciliable avec une

25



perspective critique sur les transformations sociales, fragilise la portée opératoire du concept.
En I’absence d’un criteére clair pour distinguer 1’authentique de 1’inauthentique, 1’aliénation
perd de sa force analytique et de son potentiel mobilisateur, ce qui explique son évacuation

des débats contemporains en théorie sociale.

1.2 TRANSFORMATION DU CONCEPT D’ALIENATION DANS LA THEORIE CRITIQUE

Au début des années 2000, le concept d’aliénation refait surface dans la philosophie
politique, particulierement en théorie critique. Comme 1’explique Hartmut Rosa:
« [a]Jmplement débattue dans le cadre de la philosophie sociale et de I’histoire des idées
depuis Rousseau, Hegel et Marx, elle a notamment joué un rdle central dans la pensée de la
Théorie critique [...] avant de tomber en discrédit a la fin des années 1970 et d’étre presque
totalement délaissée au cours des décennies suivantes » (Rosa, 2018, p. 271). Rahel Jaeggi et
Hartmut Rosa travaillent a une reconstruction conceptuelle de cette problématique a la suite
des travaux d’Axel Honneth. Ce philosophe allemand et figure centrale de I’Ecole de
Francfort a profondément marqué la pensée contemporaine a travers sa théorie de la
reconnaissance. Dans son ouvrage fondamental, La lutte pour la reconnaissance (1995),
Honneth soutient que I’identité personnelle se construit essentiellement a travers des relations

intersubjectives de reconnaissance mutuelle :

La reproduction de la vie sociale s‘accomplit sous I’impératif d’une
reconnaissance réciproque, parce que les sujets ne peuvent parvenir a une
relation pratique avec eux-mémes que s’ils apprennent a se comprendre a
partir de la perspective normative de leurs partenaires d’interaction, qui leur
adressent un certain nombre d’exigences sociales. Cette prémisse générale ne
fournit cependant un principe d’explication qu’a partir du moment ou I’on y
introduit un ¢lément dynamique : I’impératif ancré dans le processus de la vie
sociale opére comme une contrainte normative, qui pousse les individus a
¢largir progressivement le contenu de la reconnaissance, parce que c’est le
seul moyen pour eux de donner une expression sociale aux exigences toujours
croissantes de leur propre subjectivité (Honneth, 2000, p. 113).

26



Selon lui, le respect, I’amour, et I’estime sociale sont des dimensions cruciales pour le
développement d’une identit¢ individuelle saine et pour I’intégration sociale. Honneth
postule que I’aliénation survient lorsque ces relations de reconnaissance sont déformées ou
absentes, ce qui empéche les individus de se percevoir comme des membres respectés et
aimés de la communauté. Cette idée résonne particulierement dans les travaux de nombreux
penseurs contemporains qui ont exploré les implications de cette théorie pour la
compréhension de 1’aliénation dans les sociétés modernes, comme Jaeggi, Rosa ou encore
Nancy Fraser, avec laquelle il a co-écrit un ouvrage sur le rapport entre reconnaissance et

redistribution (Redistribution Or Recognition : A Political Philosophical Exchange, 2003).

Jaeggi et Rosa, tout en s’inspirant de Honneth, poursuivent la reconstruction
conceptuelle de 1’aliénation en intégrant des dimensions temporelles et relationnelles,
dépassant le cadre de la reconnaissance intersubjective stricte. Tandis que Honneth se
concentre sur la reconnaissance mutuelle comme moyen de surmonter I’aliénation, Jaeggi et
Rosa innovent en introduisant les concepts d’appropriation relationnelle et de résonance,
offrant de nouvelles avenues pour comprendre le phénoméne d’aliénation et chercher a y
répondre. Tout en conservant en partie le concept marxien d’aliénation, Jaeggi et Rosa tentent
de créer une interprétation de I’aliénation qui n’évoque pas une sorte d’humanité idéale et
transcendante, mais plutot un point de référence social permettant de déterminer 1’aliénation
par rapport a une appropriation de nos pratiques et de notre monde social. Cet
approfondissement de la pensée d’Honneth permet également de dépasser la principale
critique qui lui est attribuée, également applicable a Hegel, selon laquelle il s’agirait d’une
philosophie idéaliste déconnectée de I’expérience tangible et, de fait, insuffisante pour

adresser les enjeux liés a 1’aliénation.

Le concept d’aliénation est d’abord étudié par Rahel Jaeggi dans sa theése de doctorat
soutenue en 2001 et publi¢e sous forme de livre en 2005. C’est notamment cet ouvrage, La
critique des formes de vie, qui a relancé les discussions autour du concept d’aliénation dans

la philosophie sociale, surtout dans la théorie critique, en montrant son actualité pour une

27



critique sociale contemporaine. Jaeggi définit tout d’abord I’aliénation comme une « relation
de non-relation », c’est-a-dire non pas comme 1’absence d’une relation, mais comme une
forme spécifique de relation qui serait déficitaire ou défaillante. Elle I’explicite clairement

dans cet extrait :

Le concept d’«aliénation » renvoie a tout un faisceau de motifs liés les uns
aux autres. L’aliénation signifie indifférence et dissension, impuissance et
perte du rapport & soi et a un monde vécu comme indifférent et étranger.
L’aliénation est I’incapacité a entrer en relation avec les autres hommes, avec
les choses, avec les institutions sociales et aussi par 1a — selon une intuition
fondamentale du motif de 1’aliénation — avec soi-méme. Un monde aliéné se
présente a I’'individu comme dépourvu de sens et de signification, comme un
monde figé ou appauvri, comme un monde qui n’est plus « son monde », dans
lequel il n’est plus « chez lui » ou sur lequel il ne peut avoir aucune influence.
Le sujet aliéné devient étranger a lui-méme, il ne s’éprouve plus comme un
«sujet activement effectif », mais comme un « objet passif» livré a des
puissances qu’il ne connait pas (Jaeggi, 2009, p. 89).

L’aliénation est ainsi appréhendée comme une appropriation perturbée de soi et du
monde. Il s’agit de I’'impossibilit¢ de prendre possession de soi, de s’approprier ou de
s’identifier avec ses actions et ses désirs. Cette impossibilité de disposer de soi n’implique
pas ’existence préalable d’un « moi » échappant au processus d’appropriation, car le « moi
» se constitue dans ce processus d’appropriation et d’identification. L’aliénation survient
lorsque le processus conduit a un échec. Il ne s’agit donc pas uniquement d’un probléme
théorique, c’est surtout un probléme pratique, étant donné que cette appropriation se déroule
dans la praxis. L’appropriation ou la réalisation de soi est ainsi conceptualisée comme un
processus visant a conférer une réalité et une effectivité dans le monde. Selon Jaeggi, le
caractere aliénant ne réside pas dans un role social particulier en soi, mais plutot dans la

manicre dont on s’approprie ce role (Weber, 2014).
La théorie de 1’aliénation de Jaeggi parvient a surmonter les lacunes des théories

traditionnelles qu’elle considére comme objectivistes, essentialistes et paternalistes. Ces

théories traditionnelles suggérent que nous pouvons « déterminer ce qui est objectivement

28



bon pour les étres humains en identifiant un ensemble de propriétés ou un ensemble de
fonctions inhérentes a la nature humaine [...] qui devraient étre réalisées » (Jaeggi, 2014,
p- 29). Comme I’explique Justin Evans, selon la critique de Jaeggi, une approche essentialiste
engendre le paternalisme, puisqu’elle implique qu’un individu aurait la possibilité¢ d’évaluer
si une autre personne est aliénée, indépendamment de son propre jugement quant a la

satisfaction de ses attentes et aspirations. Il explique d’ailleurs :

This can be true only if there is an objective good for humanity, which can be
deduced from a universal human essence that is understood by the onlooker,
but not by the alienated person. If we reject essentialism, then objectivism
falls—there is no way to justify the claim to an objective good—and along
with it falls any justification for paternalism. Most critical theorists now reject
the idea that there is a human nature or essence; so, we must also give up the
objectivism and paternalism of traditional theories of alienation (Evans, 2022,
p. 130).

La théorie de Jaeggi se concentre non pas sur la nature de ce qui est appropri€, mais sur le
processus d’appropriation lui-méme. Une conception non-essentialiste du sujet non aliéné est
une conception du soi comme somme des appropriations et des relations réussies.
L’aliénation n’est alors pas 1’aliénation de quelque chose, mais I’aliénation « dans » une

société, un réle social, ou encore, dans un processus.

Pourtant, mettre I’accent uniquement sur le comment de 1’appropriation, et non plus
sur ce qui est appropri€¢, ne va pas sans poser de probléme. Si I’aliénation est une
appropriation défaillante d’un certain role social, quel que soit ce role, il faudra admettre que
le travailleur a la chalne doit simplement réussir 1’appropriation de son rdle social et non pas
que ce role social est en soi aliénant. L’individuel semble ici prendre le dessus sur le social,
puisque Jaeggi ne semble pas prendre en compte que certains réles sociaux ne puissent pas
permettre une appropriation ou une réalisation de soi significative, c’est-a-dire « non
aliénante ». L’autrice Beatrijs Haverkamp souligne que ce mode¢le rend difficile I'usage de
I’aliénation comme outil de critique sociale (Haverkamp, 2016, p. 66). Malgré les

suggestions de Jaeggi quant a la nécessité de réformes des roles sociaux et des institutions

29



pour faciliter une appropriation adéquate, elle ne détaille pas ces roles et ces institutions, ni
les directions a prendre. Ses exemples d’aliénation se focalisent sur des individus aliénés au
sein d’une forme de vie spécifique. L’absence de toute considération pour les causes
structurelles ou sociales empéche de penser le lien entre I’aliénation — envisagée comme
appropriation inadéquate — et sa considération en tant que probléme social. Le dépassement
de I’aliénation dans la pensée de Jaeggi peut étre plus précisément appréhendé comme un
changement dans les «pensées et dispositions» (Haverkamp, 2016, p. 69). De plus,
considérant que cette approche n’est pas située historiquement, elle n’explique pas les raisons

pour lesquelles I’aliénation est un probléme résolument moderne.

1.3 CONTRIBUTION PAR ROSA

Hartmut Rosa est considéré aujourd’hui comme 1’une des figures principales dans le
domaine des études sur I’aliénation. Pour ce philosophe et sociologue allemand, comprendre
I’expérience vécue des gens implique de s’intéresser aux structures temporelles dans la
modernité tardive. Il axe ses travaux sur 1’idée que cette aliénation est provoquée par
I’accélération, offrant une analyse de I’aliénation située historiquement, car 1’accélération y
est définie comme un phénomene propre a la modernité tardive, période historique que Rosa
nomme ¢galement « postmodernité » ou « seconde modernité » (Rosa, 2011, p. 16) sans offrir
de plus ample définition. Il présente I’aliénation comme une pathologie sociale, dans une
conception contemporaine qui demeure fidéle a la tradition de la théorie critique. Par un
examen des transformations des structures temporelles, Rosa veut arriver & un concept
d’aliénation qui n’est pas essentialiste. Il enjoint en ce sens a «réintroduire le concept
d’aliénation dans la théorie critique contemporaine» grace a I’angle des structures
temporelles et affirme méme qu’il s’agit de la « voie la plus prometteuse pour les futurs

possibles de la Théorie critique » (Rosa, 2012, p. 139).

30



1.3.1 Aliénation

Selon Rosa, I’aliénation est un état dans lequel nous agissons de plein gré, mais contre
notre volonté propre. Le décalage entre nos actions et notre volonté se constate quand on
examine I’idée que se font les personnes de la vie bonne et de son inadéquation a leur réalité.
Pour Rosa, une vie bonne ne se mesure pas simplement par des critéres matériels ou par le
succes économique, mais par la qualité des relations qu’un individu entretient avec le monde

qui ’entoure :

[mon ouvrage] part de la conviction que la qualité de la vie humaine (et des
rapports sociaux) ne se mesure pas simplement aux ressources dont nous
disposons et aux options qui s’offrent & nous, mais ne peut s’apprécier au
contraire que par 1’étude du type de relation au monde qui gouverne cette vie.
[...] La réussite ou I’échec de notre vie dépend de la fagon dont nous faisons
(passivement) I’expérience du monde et dont nous nous I’approprions ou
I’assimilons (activement) (Rosa, 2018, p. 46).

La vie bonne se caractérise par une existence marquée par des relations résonantes, ou les
individus trouvent un sens profond et une satisfaction dans leurs interactions dynamiques et
réciproques avec le monde. Rosa rappelle que ces relations peuvent €tre incarnées par des
événements simples du quotidien : une conversation intéressante entre amies, un vent doux
dans les cheveux, danser seule sur une chanson aimée. La vie bonne, selon Rosa, nécessite
un engagement actif avec le monde, ou les individus sont a la fois réceptifs et participent
activement a leur environnement. Il s’agit d’une ouverture au monde et d’une capacité a étre
touché par lui, tout en étant capable de répondre et d’agir de maniere significative. Il explique

clairement la relation entre cette capacité a étre touché et 1’aliénation :

Je propose donc de définir I’aliénation comme un mode de relation dans lequel
le monde (subjectif, objectif, social) se montre insensible (indifférence), voire
hostile (répulsion) a I’égard du sujet. L’aliénation désigne ainsi une forme
d’expérience du monde ou le sujet éprouve son propre corps, ses sentiments,
son environnement matériel et naturel ou encore les contextes d’interactions

31



sociales comme extérieurs, détachés et non responsifs, bref, muets (Rosa,
2018, p. 278).

Pour Rosa, les moments d’écart a la vie bonne sont des moments d’aliénation. Cette
derniére représente une perte de capacité a se déterminer, lorsque des structures temporelles
imposées poussent des individus a choisir des activités qui n’étaient pas désirées autrement
et qui contreviennent a la volonté propre du sujet ainsi contraint (Rosa, 2010, p. 299). Des
divergences majeures s’observent entre la définition de Marx et de Rosa. D’un co6té, Marx
concentre son analyse sur les structures économiques et les relations de production dans le
capitalisme. Il voit I’aliénation principalement comme un probléme économique et de classe
lié¢ a I’exploitation des travailleurs. La solution proposée est une révolution économique et
politique pour abolir le capitalisme. De l’autre, Rosa met 1’accent sur les structures
temporelles de la modernité tardive, en particulier 1’accélération sociale. Il considére
I’aliénation comme un phénomene plus général de déconnexion et de désynchronisation dans
la société moderne. Il préconise de cultiver la résonance et de réformer les structures sociales
pour permettre des connexions plus significatives avec le monde. L. aliénation constitue alors
une pathologie par son entrave a I’autonomie des agents, mais aussi parce qu’elle limite la
pleine relation au monde. En raison de I’impossibilité d’accélérer indéfiniment le rythme de
la vie, le prix de cet effet d’entrainement est 1’aliénation au monde. Comme I’explique Rosa,
I’aliénation n’impacte pas notre : « étre intérieur immuable ou inaltérable, mais notre capacité
anous approprier le monde » (Rosa, 2011, p. 137). Le monde s’en retrouve alors « silencieux,

froid, indifférent » (Rosa, 2011, p. 140).

1.3.2  Accélération

Pour comprendre I’aliénation selon Rosa, il importe de comprendre son concept
d’accélération. Loin d’étre une conception théorique abstraite, 1’accélération telle qu’il la
congoit a une dimension concrete qui s’ancre dans le quotidien. Alors que 1’accélération se

présentait comme la promesse d’une meilleure qualité de vie pour tous et toutes, elle se

32



développe comme un objectif intrinséque dans la modernité tardive. Elle est composée de

trois éléments : I’innovation technique, le rythme de la vie et le changement social.

D’abord, I’accélération technique se produit dans les processus techniques de
communication et de transport, en plus de la production, la distribution et la consommation
des biens de consommation. Le rapport spatio-temporel de la société s’en trouve transformé.
Rosa décrit cette forme d’accélération comme «la plus évidente et la plus lourde de
conséquences [en plus d’étre] la plus facile a mesurer et & démontrer » (Rosa, 2011, p. 94).
Non seulement la vitesse du transport et des communications augmente, mais également la
vitesse de production de biens et services, leur distribution, ainsi que leur consommation :
«[1]’accélération technique ne signifie cependant pas seulement un déplacement plus rapide
des étres humains, des biens, des informations [...], mais aussi la fabrication plus rapide de
biens, la transformation plus rapide de matériaux et d’énergie et, bien que dans une moindre

mesure, 1’accélération des services » (Rosa, 2011, p. 96).

Ensuite, ’accélération du changement social signifie que des changements majeurs se
produisent plus fréquemment dans les multiples spheres de la vie. Il ne s’agit donc pas d’un
« processus intentionnel orienté vers un but » (Rosa, 2010, p. 94) comme pour le changement
technique, mais du rythme de transformation des orientations des actions et des pratiques.
C’est a ce niveau qu’est amené le concept de compression du présent, développé par le
philosophe allemand Hermann Liibbe et repris par Rosa. Cette idée, Gegenwartsschrumpfung
(compression du présent) désigne 1’accélération du rythme de la vie, entrainant une réduction
du temps pendant lequel un état ou une condition est considéré comme présent. Liibbe
explore cette idée dans plusieurs de ses travaux, notamment dans son ouvrage Im Zug der
Zeit : Verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart (1992), ou il analyse comment la compression
du présent affecte la manicre dont les individus et les sociétés percoivent et interpretent leur
époque. Rosa utilise ce concept pour théoriser 1’accélération du changement social, selon
laquelle la compression du présent réfere a la densification d’événements dans un méme laps
de temps. Il précise que : « I’hypothése formulée par H. Liibbe a une importance décisive :

au sens de cette définition, les sociétés modernes sont de plus en plus soumises a une

33



3

compression du présent, en raison d’une ‘’vitesse de vieillissement’” sociale et culturelle
croissante, ou d’une ‘’densification de 1‘innovation’” socioculturelle croissante» (Rosa,
2011, p. 100). Les expériences, les innovations, les motivations tomberaient alors plus
rapidement obsolétes, entrainant 1’accélération des changements sociaux, provoquant par le
fait méme une plus grande instabilité des reperes dans les manicres d’habiter le monde. Par
exemple, Rosa explique que : « le remplacement du programme d’un parti politique valable
pour quatre ans par un programme valable pour deux ans constitue un exemple de

I’accélération du changement social qui n’a pas d’explication technique » (Rosa, 2011, p.

98).

Enfin, I’accélération du rythme de la vie concerne 1’enchainement d’actions qui se
produit de plus en plus vite dans le quotidien, soit de « faire plus de choses en moins de
temps » (Rosa, 2011, p. 25). 1l s’agit de la facette de I’accélération qui donne I’impression
que tout va de plus en plus vite, qu’on manque constamment de temps et qu’on s’épuise dans
une course contre la montre. Selon I’auteur, bien qu’il s’agisse d’une réaction incontestable
de I’accélération des changements sociaux, les deux phénomenes demeurent distincts. Dans
le méme ordre d’idée, il aurait été possible de croire que 1’accélération technique aurait pu
étre un facteur de ralentissement du rythme de la vie, puisque certaines actions nécessitent
désormais moins de temps : « elles entretiennent entre elles [1’accélération technique et du
rythme de la vie] une relation a proprement parler paradoxale : par définition, /’accélération
technique engendre des ressources de temps libre et s’oppose par conséquent a I’accélération
du rythme de la vie » (Rosa, 2011, p. 187). Au contraire, I’effet a plutdt été de multiplier les

actions, créant un sentiment d’urgence au quotidien :

Comme I’intensification du rythme de la vie doit étre comprise comme une
conséquence de la raréfaction des ressources temporelles, ce qui signifie que
I’accroissement du volume d’actions est supérieur a 1’augmentation technique
de la vitesse d’exécution de la tache, elle se traduit subjectivement [...] par une
recrudescence du sentiment d’urgence, de la pression temporelle, d’une
accélération contrainte engendrant du stress, ainsi que par la peur de « ne plus
pouvoir suivre » (Rosa, 2011, p. 103).

34



Pour illustrer cet effet multiplicateur des actions quotidiennes, Rosa explique que, méme si
les technologies modernes permettent de faire certaines choses plus rapidement, les individus
utilisent ce temps "libéré" non pas pour se reposer, mais pour accomplir encore plus
d’activités. Il observe que le temps libre lui-méme devient optimisé. Les individus ressentent
une obligation de profiter pleinement de leur temps libre en le remplissant d’activités —
voyages, sorties culturelles, sports, développement personnel —, ce qui reproduit la logique
de performance du monde du travail, par exemple, en planifiant intensément un week-end de
repos avec plusieurs sorties, visites, repas et rencontres sociales, ce qui crée une accélération

du rythme méme dans les moments censés offrir du répit.

Rosa soutient que 1’accélération et ses trois composantes ne reposent pas sur une thése
déterministe, car les facteurs d’accélération sont eux-mémes dépendants d’un préalable
culturel, économique et social. C’est sous cet angle qu’il place les trois causes a
I’accélération. Autrement dit, 1’accélération sociale ne s’impose pas de fagon automatique ou
inévitable comme une loi historique universelle, mais résulte d’un ensemble de motivations
systémiques, de normes culturelles et d’institutions qui valorisent certaines formes de
temporalité. Ainsi, selon Rosa, il est théoriquement possible de résister ou de ralentir
I’accélération par des transformations culturelles, institutionnelles et politiques. Le fait méme
qu’il existe des formes de décélération, de résistance, ou des alternatives — comme les
mouvements de décroissance ou les pratiques de sobriété volontaire — confirme que
I’accélération n’est pas un destin inéluctable. La perspective de Rosa ouvre donc la voie a
une critique normative : en comprenant les causes sociales de 1’accélération, il devient
possible d’en interroger la légitimité, les effets sur le bien-&tre, et de proposer d’autres

manicres d’organiser le temps social.

1.3.3  Les causes et conséquences de ’accélération

Les phénoménes d’accélération n’arrivent pas par hasard. C’est du moins ce que

démontre Rosa en identifiant trois moteurs, ou causes, de 1’accélération. Rosa explique dans

35



Accélération (2011) que la premiére cause est le moteur économique — ou moteur social,
qu’il utilise comme synonyme —, qui comporte le mode de compétition capitaliste. C’est-a-
dire que dans la société capitaliste, la poursuite de la croissance continue implique qu’une
stagnation du développement représente un retard par rapport aux autres. Comme 1’explique

Rosa :

L’augmentation de la productivité, que I’on peut définir comme augmentation
de la production par unité de temps et, par conséquent, comme accélération,
permet de marquer des points dans la compétition — tout au moins jusqu’a ce
que la concurrence en fasse autant, en réduisant le temps de travail socialement
nécessaire a la nouvelle norme, ce qui déclenche une spirale de I’accélération
potentiellement illimitée (Rosa, 2011, p. 201).

L’accélération de la production, et donc de la consommation, devient alors une
nécessité économique. Dans Aliénation et accélération (2012), I’auteur fait une description
légerement différente et nomme ce moteur le « moteur social ». Le principe de base demeure
le méme, a I’exception qu’il extrapole le principe de la compétition a tous les autres modes
de distribution sociale, en entrainant I’idée de compétition au-dela du cadre économique. La
compétition est le modele de distribution qu’ont les individus entre eux pour accorder les
priviléges, les avantages et le statut social, ce qui les place en concurrence permanente dans

la société et force les gens a accélérer pour obtenir une part de cette redistribution :

[L]e principe de distribution essentiel et dominant, dans presque toutes les
spheres de la vie sociale de la société moderne, est la logique de la compétition.
Cela va de soi dans les domaines économique et sportif, mais c’est aussi vrai
en politique (le privilége et la position de pouvoir sont donnés a la personne ou
au parti qui remporte une compétition électorale), en science (les positions d’un
professeur ou d’un chercheur, ainsi que les ressources nécessaires a
I’accomplissement de projets scientifiques, sont obtenues aprés une lutte
concurrente soit en vendant plus de tickets de cinéma, plus de livres ou plus de
disques, c’est-a-dire dans le marché libre, soit en impressionnant un jury) et
méme dans le domaine de la religion (Rosa, 2012, p. 35).

La vision de Rosa a évolué pour donner a la compétition un sens plus large. Ce déplacement
du cadre strictement économique vers une logique de compétition généralisée révele un
glissement vers une dynamique culturelle plus profonde. Si la modernité est traversée par

une crise, Rosa laisse entendre qu’elle est d’abord culturelle : une crise du sens, ou les

36



logiques de performance et de dépassement s’imposent comme normes dans tous les

domaines de la vie, fragilisant ainsi les liens sociaux et les formes d’orientation collective.

La deuxi¢me cause est le moteur culturel, qui référe aux nouvelles croyances dans notre
société séculiere. Rosa avance que la sécularisation de la société joue un réle important dans
la mesure ou la perte de la croyance d’une vie apres la mort apporte une pression nouvelle :
devoir vivre une vie pleine au maximum des maintenant. Cela se traduit par une volonté a

cumuler le plus d’expériences et de compétences possibles dans cette vie limitée :

[L]'alternative qui s’est imposé et semble étre devenue la réponse exclusive
au probléme de la mort dans la modernité avancée : la représentation selon
laquelle profiter a un rythme accéléré des diverses opportunités du monde,
en « vivant plus vite » permettrait de réduire le hiatus entre le temps du monde
et temps de la vie. Pour comprendre cette idée, il faut garder a 1’esprit que la
question du sens de la mort est indissociablement liée a celle de la « vie
bonne », de la vie qu’il convient de mener. Car la représentation de la vie
bonne qui devient dominante dans I’histoire consiste a concevoir la vie
comme une ultime occasion, c’est-a-dire a mettre a profit la durée de vie
accordée a chaque individu de maniere aussi intensive et aussi universelle que
possible, avant que la mort ne lui mette un terme définitif (Rosa, 2011, p.
223).

L’urgence de tout faire et de tout voir s’impose désormais, la croyance d’une autre vie de
plénitude aprés la mort s’étant éteinte. Ce moteur reste le méme dans Accélération et dans

Aliénation et accélération.

Troisiémement, les explications données au dernier moteur dans Accélération et dans
Aliénation et accélération divergent légérement 1’une de 1’autre. Dans le premier, le moteur
sociostructurel compléte les deux autres, en ce sens qu’il influence les structures sociales par
la différenciation fonctionnelle. C’est-a-dire que le développement de la division du travail
par la spécialisation des individus serait 1’¢lément clé qui impose 1’accélération des processus
sociaux :

Ce qu’il s’agit d’expliquer ici, c’est dans quelle mesure le principe de

différenciation fonctionnelle — défini au chapitre 2 comme un principe central

de I’évolution des sociétés modernes — entraine ou impose de [ui-méme une
accélération des processus sociaux, c’est-a-dire selon la logique de son

37



déploiement propre. [...] l'indépendance de ce moteur potentiel de Ia
dynamisation se révele par la possibilit¢ de concevoir des sociétés
fonctionnellement différenciées dont les (sous-)systeémes économiques
s’orientent non pas en fonction de I’impératif de valorisation du capital, mais par
exemple selon le principe de la satisfaction des besoins (per se neutre vis-a-vis
de la vitesse) dont I’organisation est différente de celle du marché capitaliste
(Rosa, 2011, p. 227-228).

Dans la seconde explication, le troisieme moteur est le cycle de I’accélération, soit une spirale
autoalimentée, provoquée par les deux forces motrices externes que sont les moteurs social

et culturel, qui est permise par la différenciation fonctionnelle :

Ainsi, nous avons identifi¢ deux forces motrices «externes» majeures,
alimentant sans cesse la roue de I’accélération et ’ayant mise en mouvement aux
débuts de la modernité. Elle est complétée par la logique inhérente de la division
du travail, ou de la différenciation fonctionnelle, qui permet dans un premier
temps, puis impose ensuite, des vitesses de traitement social de plus en plus
grandes. Cependant, dans la modernité tardive, I’accélération sociale s’est
transformée en un systéme autopropulsé qui n’a méme plus besoin de la moindre
force motrice externe (Rosa, 2012, p. 40).

Ces trois moteurs ne fonctionnent pas de maniere isolée, mais interagissent dans une
dynamique circulaire ou chaque moteur renforce les autres dans un processus d’accélération
autoalimentée. L'interaction de ces trois moteurs génére une spirale d’accélération
cumulative : les avancées technologiques alimentent la transformation sociale, qui impose de
nouvelles normes culturelles, lesquelles encouragent I’innovation, et ainsi de suite. Ce cycle
s’auto-entretient et rend 1’accélération difficile a freiner ou a inverser sans transformation

profonde des valeurs, des structures et des objectifs sociétaux.

Il en résulte un sentiment d’étre dépassé en relation a un monde qui va toujours plus
vite, ce que Rosa nomme la désynchronisation. Ce phénoméne, qui représente un symptome
de pathologie sociale dans la modernité tardive, référe a une accélération inégale entre les
structures de la société. La spirale d’accélération implique que les différents moteurs forment
une chaine causale (Rosa, 2011, p. 188) et entrainent des pressions sur la vie politique,
environnementale et individuelle qui se retrouvent alors systématiquement en rattrapage

temporel. Par exemple, les sphéres techno-économiques de la société se développent a un

38



rythme trop élevé par rapport a la sphere politique. Le role de régulation attendu par le
politique aupres de 1’économie et de la technologie n’est alors pas assumé et ne répond plus
aux attentes sociales. De fait, le politique prend du retard sur les progreés technologiques
grandissants, ce qui entraine des conflits sociaux. Par exemple, en mars 2023, plus d'un
millier d'experts, dont des figures telles que Yoshua Bengio, Yuval Noah Harari et Steve
Wozniak, ont signé une lettre ouverte appelant a un moratoire de six mois sur le
développement de systémes d'intelligence artificielle plus puissants que GPT-4 (Degré,
2023)2. Ce décalage entre l'innovation technologique rapide et la capacité des instances
politiques a réguler efficacement ces avancées souligne la nécessité d'une gouvernance
proactive pour anticiper et encadrer les impacts sociétaux, mais également 1’incapacité du

politique a suivre le rythme imposé par les avancées technologiques.

Effectivement, la prise de décision démocratique est un processus dont les étapes
essentielles nécessitent du temps, telles que celles soulevées par Rosa : « organiser un public,
identifier les groupes sociaux pertinents, formuler et soupeser des arguments et atteindre un
consensus avant de prendre des décisions délibérées » (Rosa, 2011, p. 96). Il va méme jusqu’a

affirmer que :

[L]es véritables processus politiques permettant 1’articulation et la syntheése des
intéréts et la délibération démocratique [...] deviennent de plus en plus difficiles
en raison de 1’évolution socioculturelle de la modernité avancée, et prennent de
plus en plus de temps. Car moins le consensus sur les valeurs d’une société est
prévisible, moins les principes de motivation et de légitimation du débat politique
sont définis par la tradition et la convention, et plus il devient ardu de parvenir a
un consensus (Rosa, 2011, p. 323).

La désynchronisation limite les agents sociaux de leur potentiel de conciliation entre les
différentes sphéres de la vie. Ce qui amene Rosa a dire que : « en deca et au-dela du rythme
de transformation caractéristique de la modernité classique, I’ambition de décider des

parametres fondamentaux de la forme de vie commune selon des modalités délibératives et

2 Cette initiative visait a instaurer une pause afin de permettre 1'élaboration de protocoles de sécurité et de
réglementations appropriées face aux risques potentiels tels que la désinformation, la perte d'emplois massifs
et la perte de controdle sur la société (Future of Life Institute, 2023).

39



démocratiques est vouée a 1’échec» (Rosa, 2010, p. 311). L’accélération inégale des

différentes sphéres de la vie entraine donc un risque de désynchronisation.

1.3.4 Interactions entre aliénation et accélération

Pour comprendre les conséquences concrétes de 1’accélération sociale sur la vie des
individus, Rosa mobilise le concept d’aliénation. Loin de se limiter a une reprise du concept
marxiste classique, il le réactualise dans le contexte de la modernité tardive, en y intégrant
les dimensions temporelles, relationnelles et institutionnelles de notre rapport au monde. On

compte cinqg formes d’aliénation créées par 1’accélération sociale analysées par Rosa :

1. L’aliénation par rapport a I’espace : avec 1’accélération technique, les distances
diminuent de plus en plus et la mobilité augmente en conséquence, faisant des lieux
que nous visitons des « non-lieux », des lieux muets et qui ne racontent plus aucune
histoire. Les différents lieux que nous visitons dans notre vie quotidienne n’affectent
donc plus notre identité, ce sont de moins en moins des lieux qui laissent une marque
en nous. Au contraire, le détachement spatial devient de plus en plus profond. Comme
I’explique Rosa : «’accélération sociale crée une plus grande mobilité et un plus
grand désengagement de I’espace physique, mais elle accentue aussi notre aliénation

par rapport a I’environnement physique ou matériel » (Rosa, 2012, p. 117).

2. L’aliénation par rapport aux choses : Rosa constate également un changement dans
notre rapport aux choses. Alors qu’il existait avant la modernité une porosité du soi
face aux choses, c’est-a-dire que les choses étaient une partie déterminante de notre
expérience, de notre identit¢ et de notre histoire, cela tend de plus en plus a

disparaitre :

Une voiture que vous avez réparée dix fois vous-méme, ou des chaussettes
que vous avez reprisées vous-méme sont appropriées et individualisées, ou
de manicre plus parlante encore: intériorisées par vous. Vous les
«investissez » et vous les percevez dans toutes les dimensions sensuelles,

40



et elles portent également avec elles les marques que vous y laissez. Elles
deviennent partie intégrante de votre expérience vécue quotidienne, de
votre identité et de votre histoire. [...] réparer les choses devient de plus en
plus cher par rapport au fait de les reproduire. De plus, comme la plupart
des produits deviennent techniquement de plus en plus compliqués, nous
perdons la connaissance pratique nécessaire a nous en occuper nous-
mémes (Rosa, 2012, p. 118).

Les objets remplacés rapidement nous restent étrangers, et c’est 1a le sens premier du terme
aliénation. L’aliénation du producteur séparé¢ du produit de son travail constaté par Marx se
redouble donc ici de Il’aliénation du consommateur, qui n’établit plus de relations

d’interpénétration avec les objets de son monde.

3. L’aliénation par rapport a nos actions : il faut entendre par 1a que : « [s]i le contraire
de se sentir aliéné est de “’se sentir chez soi’’, alors nous pourrions dire en réalité que
trés souvent nous ne nous sentons pas chez nous quand nous faisons ce que nous
faisons » (Rosa, 2012, p. 120). Deux causes principales sont ici présentées. D’abord
par la manipulation d’outils qui ne sont pas pleinement maitrisés ou compris — une
idée que reprend le deuxieme chapitre a travers la pensée d’Ivan Illich sur la
convivialité. Ensuite par ’impression de ne jamais trouver le temps de faire ce dont
nous avons réellement envie, tout en nous investissant dans des activités qui

n’apportent pas de satisfaction.

4. L’aliénation par rapport au temps : I’agir se subdivise de plus en plus en épisodes
courts d’actions sans lien les unes avec les autres et qui ne créent pas d’histoire ni de
mémoire. Il est possible d’effectuer plusieurs actions sans lien aucun dans la méme
journée, mais il est rare de consacrer une journée entiere a la méme activité. Les
enchainements d’actions isolées les unes des autres se multiplient et se succedent
donc sans qu’il soit possible de les inscrire dans une méme histoire de vie : « de plus
en plus, nous nous engageons dans des activités et des contextes qui sont isolés assez
rigoureusement les uns des autres. [...] Toutes ces activités ont comme résultat des
épisodes isolés d’action et d’expérience qui ne se connectent pas aux autres d’une

fagon intégrée ou significative » (Rosa, 2012, p. 131). L’enchainement d’expériences

41



pauvres entraine donc une perte d’appropriation du temps vécu significatif, celui qui

marque et qui transforme.

5. L’aliénation par rapport a soi et aux autres: les relations sont de plus en plus
nombreuses, mais aussi de plus en plus superficielles. En une seule sortie urbaine, un
individu peut croiser plus de personnes d’un paysan du Moyen-Age dans toute sa vie.
Toutefois, une réelle mise en relation avec autrui devient plus rare : « [clomme
Kenneth Gergen I’a dit de fagon convaincante®, 1’étre de la modernité tardive
rencontre tant d’autres personnes en si peu de temps qu’il est complétement *’saturé’’
[...] Il en résulte qu’il devient structurellement improbable que nous ’établissions une
relation’’ avec autrui » (Rosa, 2012, p. 132). Rosa ne va pas jusqu’a plaider qu’on ne

vit plus de rencontres significatives, mais que proportionnellement au nombre de

personnes connues dans une vie, le développement de liens forts est plus ardu.

C’est par cette analyse que Rosa démontre 1’impact structurel de 1’accélération sociale sur
les différentes sphéeres de la vie humaine, en révélant comment elle engendre une perte de
résonance avec le monde, les autres et soi-méme. En précisant que [’aliénation
contemporaine ne résulte pas d’un éloignement d’une essence humaine, mais d’une rupture
dans les relations significatives et dynamiques qui fondent 1’existence, Rosa propose un
déplacement du concept vers une lecture relationnelle. Il importe donc de retenir que
I’accélération sociale, loin d’étre un simple phénomene temporel ou technologique, agit
comme un facteur central de dislocation des liens résonants, réduisant ainsi les conditions
d’une appropriation vivante et signifiante du monde. Elle devient, dés lors, un obstacle
majeur a la réalisation d’une vie bonne, entendue comme une vie en relation vibrante avec

son environnement.

3 Voir ici The Saturated Self de Kenneth Gergen.

42



1.3.5 La décélération

Pour donner suite a cette élaboration des différentes formes d’accélération, 1’auteur affirme
que de nombreuses formes de décélération sont également manifestes. Il congoit
I’accélération de maniere asymétrique dans la société moderne avancée. C’est-a-dire que
certains phénomenes peuvent stagner ou ralentir, alors que d’autres peuvent accélérer a des
vitesses différentes. Il explique cette asymétrie par la décélération. Cette derniere ne réfere
pas a proprement dire a 1’opposé¢ de 1’accélération, mais plutot a des tendances de
ralentissement ou d’inertie qui entrent en interaction avec les forces d’accélération et qui les
désynchronisent (Rosa, 2010, p. 106). Bien que ces deux forces contraires soient théorisées,
Rosa exprime clairement 1’inégalité entre les deux en affirmant qu’: «[i]l existe une
indéniable asymétrie structurelle entre 1’accélération et la décélération dans la société
moderne et, par conséquent, la modernisation peut légitimement étre interprétée comme un
processus continu d’accélération sociale » (Rosa, 2012, p. 56). Cette asymétrie entre
accélération et décélération découle d’un impératif structurel de croissance économique,
d’une culture valorisant I’innovation rapide et d’une interdépendance entre les spheres
sociales qui rend tout ralentissement a risque de déclassement social ou de perte de ressource
pour celui qui le pratique. L’accélération s’impose comme norme, tandis que la décélération
est percue comme inefficace. Rosa en dénombre cinq formes de décélération. Les formes un,
deux, trois et cinq seront d’abord présentées brievement. La quatriéme, la plus pertinente

dans le cadre de ce mémoire, fera ensuite 1’objet d’un traitement plus approfondi.

La décélération entre les systémes sociaux et naturels est la premiére forme précisée
par Rosa. De fait, I’accélération se retrouve limitée par des phénoménes naturels, dont le
potentiel de prise de vitesse se borne a un certain seuil. Par exemple, la grossesse nécessite
neuf mois, le corps humain demande un certain temps a guérir, la terre prend 24 heures a
tourner autour du Soleil, etc. Une désynchronisation peut subvenir entre les comportements
humains accélérés et les phénomenes naturels limités par le temps. Toutefois, Rosa souligne
qu’ : «[1]l faut donc étre prudent avant de postuler des limites de vitesse absolues. Il faut en

particulier se garder de considérer hativement les irritations psychique ou physique

43



engendrées par une forte poussée d’accélération comme une barriere absolue ou d’y voir une
limite anthropologique » (Rosa, 2010, p. 107), car les processus d’habituation peuvent faire

disparaitre progressivement I’inconfort de 1’accélération et créer de nouvelles normes.

Une autre forme de décélération, la seconde, est volontairement instaurée par des
communautés pour des motifs politiques ou religieux. Ces initiatives, dont font partie les
amish ou les hassidiques par exemple, visent a préserver le groupe a un rythme de vie plus
lent, en marge de l’accélération moderne. Leur pouvoir politique demeure néanmoins
marginal et ces groupes connaissent une €rosion croissante en relation au mode de vie
dominant : « [d]ans la modernité tardive, ces ‘’oasis de décélération’’ sont soumises a une
¢rosion croissante, aux plans territorial, culturel et économique ; 1I’écart temporel avec leurs
environnements en constante accélération ne cesse d’augmenter et devient donc de plus en

plus cotiteux » (Rosa, 2010, p. 109).

Dans le méme ordre d’idée, la troisiéme forme de décélération sociale se manifeste
sous la forme d’un ralentissement par défaillance d’un mode d’organisation. Il s’agit de
formes de ralentissement involontaire, soit au niveau individuel qui survient comme
conséquence d’un dysfonctionnement ou au niveau social comme un embouteillage ou
comme de longs délais d’attente. De fait, considérant 1’accélération asymétrique des
différentes spheres sociales et des limites internes propres a chaque individu, des phases de
désynchronisation se présentent inéluctablement. L’accroissement des cas d’épuisement
professionnel ou de dépression en témoigne : « [1]’état de dépression ou de burn-out apparait
en ce sens comme une forme radicale d’aliénation» (Rosa, 2018, p. 279). Par ailleurs :
«[1]’impression d’un ralentissement peut aussi naitre a chaque fois que des processus se
déroulant a des vitesses différentes se rencontrent [...] On en a un exemple intéressant dans
I’impatience intolérable qui peut survenir lorsque, par exemple, un moteur de recherche sur

Internet ne livre ses résultats qu’avec une lenteur exaspérante » (Rosa, 2010, p. 110).

Rosa évoque également, bien que de maniéere plus succincte, une cinquieme forme de
décélération, la pétrification structurelle et culturelle. Il explique que cette décélération, en

lien avec les théories de fin de ’histoire et de cristallisation culturelle : « se fondent sur I’idée

44



que la contingence et I’ouverture apparemment sans bornes des sociétés modernes, leur
changement rapide et permanent ne sont que des apparences tandis que les structures
profondes se solidifient et se pétrifient a 1’abri des regards » (Rosa, 2010, p. 116). En d’autres
termes, sous une apparente fluidit¢ et innovation constante, le monde se ferme et les

changements structuraux deviennent de plus en plus difficiles a imaginer ou a réaliser.

Enfin, la quatriéme forme, sur laquelle ce mémoire souhaite s’attarder, concerne la
décélération intentionnelle. Elle a deux volets. D’abord celle portée par une volonté
individuelle de ralentir, tout en demeurant dans le cadre de la modernité tardive. Il s’agit alors
d’une stratégie individuelle pour faciliter 1’intégration dans une logique accélérationniste.
Cette décélération prend une forme temporaire et fragmentée dans une vie qui demeure
globalement soumise a I’accélération. L’idée est de ralentir pour mieux se surpasser, ou pour
accélérer avec plus de force ensuite. Rosa considere d’ailleurs cette forme de décélération
non seulement comme une stratégie d’accélération sociale, mais aussi comme une condition
de son succes : « [l]es efforts pour ralentir délibérément des éléments isolés de processus
d’apprentissage afin d’assimiler plus en un temps plus bref, ou d’augmenter, par des pauses
ciblées, la capacité d’innovation et la créativité, constituent de toute évidence des stratégies
d’accélération par le ralentissement» (Rosa, 2010, p. 114). Les activités de pleine
conscience pour les gestionnaires, les voyages de ressourcement ou les cours de yoga pour

améliorer la performance se placent dans cette catégorie.

Le second volet de cette décélération concerne les mouvements sociaux et politiques.
S’y attarder permet de faire le lien entre les formes contemporaines de résistance au rythme
de la modernité et les perspectives théoriques et pratiques de transformation sociale qui
constituent le coeur du projet politique de cet ouvrage. Ce second volet militant constitue une
porte d’entrée directe vers la convivialité et vers les pratiques de décroissance étudiées dans
le chapitre suivant. Il permet de passer du diagnostic, soit 1’aliénation et 1’accélération, aux
propositions de reconfiguration du rapport au monde. De fait, dans cette forme de
décélération, le ralentissement volontaire comporte une posture militante qui vise le

ralentissement global de la société et d’un vivre ensemble plus paisible. Rosa explique que :

45



«[lle mouvement en faveur du ralentissement promet un ‘’nouveau bien-étre par la
décélération’’ et prend la forme d’association d’intellectuels ou de citoyens » (Rosa, 2010, p.
112). On y retrouve la mouvance hippie, mais aussi la tendance slow food ou les
revendications de décroissance. Alors que Rosa en fait une critique acerbe dans
[’Accélération, allant jusqu’a dire que : « [s]i les représentations et les fantasmes d’un
ralentissement radical véhiculés dans ces milieux sont intellectuellement prolixes, il est tres
rare qu’ils se traduisent en actions politiques capables d’ébranler les structures » (Rosa, 2010,
p. 112). Cependant, il semble plutdt favorable, méme enthousiaste, face aux mouvements
décroissantiste dans Résonance : « [l]es impératifs d’accroissement propres a la société de
croissance, on I’a vue, entrent de plus en plus en contradiction avec le désir et la promesse
de résonance de la modernité. Ils imposent la prédominance de relations réifiantes et muettes
au monde » (Rosa, 2018, p. 675). On assiste donc a travers ses ceuvres a des changements de

perspectives a ce sujet. Ce type de décélération sera réexaminé en profondeur au chapitre 3.

Malgré ce changement de perspective, la décélération dans la pensée de Rosa peut
difficilement étre vue comme une solution a I’accélération. D’abord parce que certaines
représentent des conséquences de celle-ci (3 et 5), ensuite parce qu’elle peut étre utilisée
comme stratégie pour 1’optimiser (4a), ou encore par qu’elles représentent des mouvements
trop marginaux pour avoir un impact significatif (2 et 4b). Rosa affirme aussi qu’ : «[i]l est
donc certain qu’il n’y a pas de force équivalente susceptible de s’opposer aux tendances a
I’accélération » (Rosa, 2011, p. 118). Selon cette logique, il propose une autre solution qui
ne se place pas en réaction a ’accélération, mais qui permettrait tout de méme de réduire et
limiter les épisodes d’aliénation qui en résultent. Il s’agirait d’établir des axes de résonance
entre soi et le monde. Ce faisant, I’angle qu’il adopte s’adresse directement a 1’enjeu de

I’aliénation, sans tenter d’opposer de résistance aux processus accélérationnistes.

46



1.3.6 La résonance

Partant du constat que l'accélération sociale constitue un facteur majeur d’aliénation,
Rosa poursuit sa réflexion en explorant des pistes de solutions. En voulant sortir du cadre des
structures temporelles, il sonde la racine méme de ’enjeu d’aliénation. Le référent n’est alors
plus le lien avec le temps, mais la relation qu’il est possible de développer avec le monde,
c’est-a-dire la relation méme qui subit de 1’érosion lors de phase de désynchronisation. Il
soutient que : « [l]’envers de 1’aliénation apparait alors nécessairement comme une forme
alternative de relation, une relation reliée — ou relation de réponse : c’est précisément la
définition que j’ai donnée du concept de résonance » (Rosa, 2018, p. 277). La question de la
relation au monde permet d’attaquer la question de I’aliénation et de se soustraire du
totalitarisme de 1’accélération. Cela rétablit ainsi I’autonomie perdue par I’imposition d’un
modele temporel. Il ajoute que : « [1]’aliénation est toujours surmontée quand nous faisons
I’expérience d’étre touchés par autrui ou par quelque chose tout en nous sentant capables de
le toucher en retour; quand les rapports au monde, et par conséquent a soi, paraissent
fluidifiés ou fluidifiables » (Rosa, 2018, p. 278). Cette piste théorique permet également
d’adresser la conception de la vie bonne comme celle d’une relation épanouissante au monde,
plutdt que d’y attribuer un caractére essentialiste qui, comme démontré par les critiques du

concept d’aliénation, ne peut prétendre a I’universalité.

La solution proposée se forme alors sous le concept de résonance. Cette idée, qui vise
a tracer les critéres d’un lien harmonieux avec le monde, est une connexion mutuelle et
dynamique entre un sujet et le monde. Alors que 1’aliénation incarne des moments de perte
du sentiment d’efficacité personnelle et d’une perte de sens, la résonance se place dans une
dynamique dialectique ou les moments d’expériences, souvent courts et ponctuels,
permettent de se sentir en communion avec ’extérieur. Il la définit comme « un rapport
cognitif, affectif et corporel au monde dans lequel le sujet, d’une part, est touché [...] par un
fragment de monde, et ou, d’autre part, il “répond” au monde en agissant concrétement sur

lui, éprouvant ainsi son efficacité » (Rosa, 2016, p. 187). Avec cette définition, Rosa évite

47



d’attribuer a 1’idée de vie réussie un contenu trop déterminé socialement et historiquement,
en la concevant comme la réponse d’un « besoin relationnel ouvert quant a son contenu »
(Rosa, 2016, p. 187). A ce propos, Rosa affirme que : « [c]e livre propose une critique des
rapports de résonance propres a la modernité tardive dans un cadre spécifiquement occidental
et capitaliste ; son propos n’est pas universalisable et ne s’applique pas a toutes les périodes
historiques ni a toutes les cultures » (Rosa, 2021, p. 700). D’un c6té, une ouverture au monde,
une capacité a I’inviter et a se voir affecté par lui ; d’un autre co6té, le pouvoir d’y agir, et de
reconnaitre notre activité en lui. De fait, étre touché ne suffit pas, un sentiment d’auto-
efficacité est également nécessaire, lequel est justement manquant dans les phases
d’aliénation. Résonance et aliénation entretiennent ainsi un rapport codépendant. La notion
de réciprocité et de dynamisme est cruciale, considérant que I’expérience de la résonance
n’est pas un exercice passif et qu’il nécessite un mouvement mutuel entre le sujet et le monde.
Conséquemment, cette logique dialectique admet que I’aliénation n’est pas une mauvaise
chose en elle-méme, puisqu’elle porte une part d’étranger a soi. Il s’agit plutdt de la placer
en équilibre avec le monde et d’y maintenir une posture d’empathie, de tolérance a I’inconfort
et d’ouverture. Cette notion de monde n’est toutefois pas définie, ce qui entraine un probléme

de conceptualisation.

L’auteur propose que la résonance incarne une solution viable a la pathologie sociale
de I’aliénation, car elle permet de rétablir une connexion sinceére et dynamique entre les
individus et le monde. Comme [’accélération entraine une déconnexion ou les individus se
sentent étrangers a leur propre existence et incapables de participer activement a leur
environnement, la résonance, au contraire, implique une interaction profonde et mutuelle.
Cela crée un sentiment d’efficacité personnelle et de participation active, essentiel pour se
sentir intégré et autonome :

la faculté d’action et d’apprentissage, la possibilité de nouer et de maintenir
des relations sociales et la satisfaction de la vie en général — bref, la qualité
de la relation humaine au monde — dépendent de fagcon décisive de la
confiance qu’ont les sujets en leur capacité a relever les défis, a contrdler leur
environnement et donc & mener a bien des actions planifiées. [...] D’aprés
1’état actuel de la recherche, un sentiment ¢levé d’efficacité personnelle a une

48



incidence positive sur le comportement social, le succés de I’apprentissage,
I’état de santé et la satisfaction dans la vie en général, tandis qu’un faible
sentiment d’efficacité personnelle produit le plus souvent des effets négatifs,
et en particulier un repli accru sur la sphére privée, une propension moindre a
s’engager et une insatisfaction grandissante. Le sentiment d’efficacité
personnelle semble ainsi fournir un indicateur essentiel a qui voudrait juger,
ou critiquer, la qualité des relations au monde dans leur ensemble (Rosa, 2018,
p. 245).

Rosa voit la résonance comme une réponse holistique et durable a I’aliénation, car elle
transcende les limites imposées par 1’accélération en favorisant une expérience de vie ou les
individus sont pleinement engagés et connectés a leur environnement. Cette position a

toutefois suscité plusieurs critiques, qui seront présentées dans la derniére section de chapitre.

Pour approfondir le concept de résonance, Rosa présente quatre caractéristiques
générales. La premicre est le moment du contact, soit 1’instant ou 1’on est touch¢ par la
personne, la musique ou I’idée par laquelle la résonance sera vécue. L’auteur présente aussi
cette étape initiale comme un état d’interpellation, car il s’agit non seulement de voir, mais
d’étre capté et d’engager notre attention : « d’un seul coup, quelque chose nous interpelle,
nous mobilise de I’extérieur et prend ainsi a nos yeux une signification en soi » (Rosa, 2020,
p. 43). La seconde est la notion d’efficacité personnelle, terme qui renvoie a la réponse qu’on
produit a la suite d’'une expérience de résonance. Comme I’explique Rosa : « [l]a deuxiéme
caractéristique de la résonance est donc le fait que nous réagissons a I’impulsion de
I’interpellation et que nous allons a la rencontre de ce qui nous a touchés » (Rosa, 2020, p.
44). 11 est donc question d’une réaction a I’objet ou au sujet qui nous touche. Rosa mentionne
qu’on peut aussi parler d’émotion pour définir cette deuxiéme caractéristique de la résonance,

puisqu’il s’agit de quelque chose de ressenti en rapport a I’autre (Rosa, 2020, p. 44).

Ensuite, il y a le moment de la transformation. Ce moment implique une modification
de la relation au monde. La transformation engendrée par I’expérience de résonance peut se
faire a plusieurs niveaux. Certaines vont avoir un impact profond et provoquer des

bouleversements drastiques, comme une altération dans notre personnalité ou dans notre

49



philosophie de vie. D’autres peuvent laisser une trace plus légére et éphémere, comme un
changement d’humeur. Il n’en demeure pas moins que la résonance implique une influence
entre les sujets : «la modification de la relation au monde est un élément constitutif de
I’expérience de la résonance : chaque fois que nous entrons en résonance avec le monde,
nous ne sommes plus les mémes» (Rosa, 2020, p. 45). Finalement, le moment de
I’indisponibilité. Le concept d’indisponibilité signifie qu’il n’y a pas de méthode préalable
pour s’assurer d’entrer en résonance avec le monde : « [m]éme en tentant de controler toutes
les conditions subjectives, sociales, spatiales, temporelles et atmosphériques, de les aménager
et de les orienter de telle sorte qu’elles rendent possible une expérience de résonance, il se
peut que [...] nous ne soyons pas touchés et que nous ne puissions pas établir de relation »
(Rosa, 2020, p. 48). L’indisponibilité de la résonance veut aussi dire qu’elle ne peut pas étre

accumulée comme un bien qu’on met en réserve.

1.3.7  La disponibilité

Ce constat meéne a ce que Rosa présente comme la disponibilité. Pour la définir,
I’auteur présente ses quatre dimensions générales. D’abord, quelque chose de disponible
suppose de la rendre visible et connaissable. Ensuite, elle doit étre atteignable ou accessible.
Troisiemement, cela nécessite de la maitriser ou de la dominer. Finalement, de la rendre
utilisable. Il en résulte que quelque chose de disponible, qu’il s’agisse d’un objet, d’'un
phénomene naturel, d’une activité ou autre, va étre compleétement prévisible et préte a étre
controlée ou consommeée. Cette notion de disponibilité est centrale, car rendre le monde
disponible serait la posture méme de la modernité tardive face au monde, tel qu’expliqué par
Rosa :

Corrélat culturel de la logique structurelle de la stabilisation dynamique, dans
la conception que la modernit¢ a d’elle-méme, une idée extrémement
puissante s’est insinuée jusque dans les pores les plus fins de notre vie
psychique et émotionnelle : 1’idée selon laquelle la clé d’une vie bonne, d’une
vie meilleure réside dans I’extension de notre accés au monde. [...] cet
impératif catégorique, j’aimerais le montrer dans cet essai, est devenu dans la

50



modernité tardive le principe de décision dominant dans tous les domaines de
I’existence et quelle que soit la période de la vie (Rosa, 2020, p. 18).

De la découle le concept de point d’agression, qui référe a la maniére dont on voit le monde
dans la modernité tardive. C’est 1’idée de rendre les choses, le corps ou les relations, dans
des rapports mesurables et calculables, pour qu’elles soient non seulement intelligibles, mais

employables. Comme 1’affirme Rosa :

La formation socioculturelle de la modernité¢ se révele ainsi doublement
paramétrée par une stratégie de mise a disposition : nous sommes contraints
structurellement (de I’extérieur) et poussés culturellement (de I’intérieur) a
faire du monde le point d’agression ; il nous apparait comme ce qu’il convient
de savoir, d’explorer, d’atteindre, de s’approprier, de maitriser et de controler.
Souvent, il ne s’agit pas de rendre des choses — des fragments du monde —
atteignables en général, mais de les avoir a disposition plus facilement, plus
efficacement, a moindre colit, sans grande résistance et de maniére plus sire
(Rosa, 2020, p. 21).

Néanmoins, cette perspective de point d’agression a un revers : le mouvement qui vise a
rendre le monde disponible commence a se retourner contre lui. Il se produit une
indisponibilité involontaire qui est due a trop de disponibilité. Le monde « se retire, devient
illisible et muet, et plus encore : il se révele a la fois menacé et menagant, et donc au bout du
compte constitutivement indisponible » (Rosa, 2020, p. 27). En somme, avec les progres
techniques et la complexité des structures sociales et politiques, qui visaient alors a rendre le
monde disponible pour une pleine efficacit¢ et qui s’inscrit dans une démarche
d’accélération, le monde devient inaccessible par sa trop grande complexité. En revanche,
cette forme d’indisponibilité est délétere par sa volonté de mise a disposition qui empéche la
résonance avec lui. Elle apparait aujourd’hui comme une série de mécanismes lourds et
opaques, qui déconnectent les agents de leur capacité de mobilisation et qui ralentissent les

processus décisionnels. La volonté de disponibilit¢ se retourne donc pour devenir

indisponible (Rosa, 2020, p. 134).

51



L’absence d’une connexion résonante lors d’une interaction ne constitue pas un
probléme en soi, car la résonance demeure imprévisible et insaisissable : méme en réunissant
les ¢léments propices a une telle connexion, la résonance échappe a toute tentative de
programmation. Le risque réside davantage dans la persistance de cette absence et, en fin de
compte, dans la rigidité de la relation avec le monde. La modernité représente une menace
pour la résonance, selon Rosa, qui affirme que « toute tentative de mise a disposition et de
controle, d’accumulation, de maximisation et d’optimisation détruits I’expérience de
résonance en tant que telle » (Rosa, 2015, p. 295). Il s’agit alors d’une menace a la vie bonne,
car comme le dit Rosa : « [u]ne vie réussie, tel est le coeur de ma thése, consiste en une forme
de relation au monde qui est, dans sa structure profonde, résonante. Une vie réussie se laisse
proprement définir comme un rapport résonant au monde » (Rosa, 2018, p. 682). En d’autres

termes, Rosa considére que la vie bonne est impossible sans résonance.

1.4 INSUFFISANCE DE LA RESONANCE COMME REPONSE A L’ALIENATION

La thése de Rosa a été I’objet de plusieurs critiques. Une critique notable de la théorie
de la résonance concerne la nature intrinséquement individuelle de I’expérience de
résonance. Selon cette critique, Rosa place 1’accent sur la résonance comme une expérience
personnelle et subjective, ce qui rend difficile sa systématisation ou son application plus
générale. Cela signifie que, bien que la résonance puisse offrir des moments de connexion
significatifs et authentiques entre un individu et le monde, ces moments restent profondément
personnels et ne peuvent étre reproduits ou garantis a I’échelle collective. En conséquence,
cette approche tend a attribuer la responsabilité de surmonter I’aliénation a I’individu lui-
méme. En focalisant sur 1’expérience personnelle de résonance, la théorie de Rosa pourrait
étre percue comme négligeant les dimensions sociales et structurelles de I’aliénation. Comme
le nomme le philosophe et professeur Jean-Marc Lamarre dans le livre Résistance
Résonance : Apprendre a changer le monde avec Hartmut Rosa : « sans 1’action politique, la
résonance n’est qu’un vain mot et le poétique est comme la morale kantienne selon Péguy, il

a les mains pures, mais n’a pas de mains » (Collectif, 2020, p. 120). Ainsi, elle risque de

52



laisser I’individu aliéné face a ses propres difficultés, sans fournir de solutions sociales ou
structurelles concrétes. Cela pourrait limiter 1’efficacité de la résonance comme réponse a
I’aliénation, car elle ne s’attaque pas directement aux causes systémiques de cette pathologie
sociale ni ne s’instaure par des revendications. Lamarre ajoute d’ailleurs que «[d]ans
Résonance, Rosa oppose la lutte et la résonance comme deux modes incompatibles de rapport
au monde. La résonance ¢étant indisponible, il n’y a pas de lutte pour la résonance ni de

politique de la résonance » (Collectif, 2020, p. 120).

De fait, sans réponse structurelle pour permettre un déploiement de situations a fort
potentiel de résonance a 1’échelle de la société, le propos de Rosa s’expose a une critique
qu’il adresse lui-méme aux mouvements de décélération — notamment, la forme deux ou au
premier volet de la forme quatre ci-dessus — a savoir que les tentatives visant a développer
une vie plus résonante émanent des personnes ou des groupes isolés sans impact significatif.
En ne proposant pas de réponses structurelles ou, encore, d’actions collectives, la théorie de
Rosa pourrait étre jugée insuffisante pour remédier aux problémes profonds de

désynchronisation et de déconnexion qui caractérisent la modernité tardive.

Une seconde critique, avancée par Simon Susen, réside dans la contradiction
inhérente a la recherche active de résonance. Selon Rosa, la résonance est une expérience qui
nécessite un certain laisser-aller et ne peut étre contrdlée ou programmée. Elle survient
spontanément lorsque les conditions sont propices et toute tentative de la forcer va a
I’encontre de son essence méme. Cette contradiction est particulierement manifeste lorsqu’on
tente de systématiser la résonance ou de I’appliquer a grande échelle. Rosa améne 1’idée de
semi-disponibilité pour résoudre cette contradiction, a savoir atteindre 1’autre par seulement
I’une des quatre étapes de la disponibilité. Toutefois, en cherchant a créer des expériences de
résonance de manicre délibérée, on risque de transformer un processus intrinsequement
spontané et imprévisible en une activité¢ structurée et contrdlée, ce qui pourrait annuler
I’authenticité et la profondeur de la résonance elle-méme. Comme I’explique Susen dans son

article The Resonance of Resonance : Critical Theory as a Sociology of World-Relations? :

53



It would be erroneous, however, to portray resonance as a quasi-transcendental
resource that is always already available to human actors. The whole point of
Rosa’s Resonanzkritik is to insist on its potential unavailability [...] The
presence of resonance is not tantamount to some kind of permanent utopia or
dogmatic pursuit of an ideological metanarrative. Rather, resonance is always
potentially fragile, because the most self-fulfilled actors cannot bypass its latent
unavailability (Susen, 2019).

Pour Rosa, la résonance suppose une ouverture a étre touché par le monde, sans anticipation
ni manipulation. Or, le fait de prescrire aux individus de résonner introduit une forme de

contrainte qui peut inhiber cette ouverture naturelle.

I1 pourrait donc étre préférable de se concentrer sur la création de conditions propices a
la résonance plutét que de tenter de la provoquer. Cela implique de favoriser des
environnements ou les interactions authentiques et significatives peuvent émerger
spontanément, sans forcer 1’expérience de résonance. En d’autres termes, la résonance doit
rester indisponible au sens ou elle ne peut étre manipulée ou rendue systématiquement
accessible, car cela irait a I’encontre de sa nature méme et de I’expérience profonde qu’elle
est censée procurer. C’est d’ailleurs un constat que pose Rosa lui-méme dans Rendre le

monde indisponible :

La disposition compléte, dans la totalité des quatre dimensions, provoque en
revanche 1’extinction du désir : le jeu perd son objet, la musique son attrait,
I’amour son ardeur. L’indisponibilit¢ compléte est dépourvue de sens au
regard du désir, mais la disponibilité totale est sans attrait. Cela signifie qu’une
relation réussie au monde vise a I’atteignabilité, pas a la disponibilité (Rosa,

2020, p. 130).

Il ne s’avance cependant pas sur la manicre de cultiver un lien atteignable avec le monde,

sans tomber dans le paradoxe de I’indisponibilité di a la quéte de disponibilité. L appel a la

54



résonance apparait alors comme un vceu pieux dont I’accomplissement repose sur le succes

ou non des individus a développer des épisodes de résonance.

1.5 CONCLUSION DU CHAPITRE

En bref, le concept d’aliénation, initialement formulé par Hegel et Marx, trouve un sens
renouvelé dans les travaux contemporains de Rahel Jaeggi et d’Hartmut Rosa. Hegel voit
I’aliénation comme une étape nécessaire a la prise de conscience de soi, tandis que Marx la
considére comme un phénomene social et économique, centré sur l’exploitation des
travailleurs. Ces interprétations ont fagonné notre compréhension moderne de 1’aliénation,
tout en suscitant des critiques sur leur pertinence actuelle. Les travaux de Jaeggi et Rosa,
influencés par Axel Honneth, ajoutent une nouvelle dimension a 1’analyse de 1’aliénation.
Jaeggi met 1’accent sur ’appropriation de soi et du monde, tandis que Rosa replace
I’aliénation dans le cadre des structures temporelles de la modernité, en la liant a
I’accélération sociale. Pour Rosa, 1’aliénation moderne résulte de la désynchronisation entre
les différentes spheres de la vie, empéchant une harmonisation des structures sociales et

individuelles.

Rosa propose la résonance comme solution a cette aliénation. La ou Marx voyait
I’abolition du capitalisme comme réponse, Rosa suggere de cultiver des expériences de
résonance pour rétablir une connexion authentique avec le monde. Cette approche non
essentialiste et pragmatique permet de contourner certaines limites de la théorie marxienne.

Comme I’explique Rosa :

S’il est vrai, par exemple, qu’en tant que citoyens-consommateurs de la
modernité tardive, nous essayons de compenser le déficit d’appropriation par
une acquisition de plus en plus effrénée et une confusion entre consommation et
acquisition, alors nous avons peut-étre la base non paternaliste et non
perfectionniste d’une critique contemporaine de I’aliénation et des faux besoins.
Non pas que le théoricien social sache mystérieusement ce que sont « nos » vrais
besoins, mais c’est le sujet-consommateur lui-méme qui montre des formes

55



d’insatisfaction et de compensation pouvant étre analysées, entre autres, par une
introspection attentive (Rosa, 2012, p. 138).

La résonance rétablit 1’autonomie perdue et offre une perspective pour comprendre et
surmonter ’aliénation dans la modernité tardive. Cependant, la résonance n’est pas une
panacée. Elle pose également des défis, notamment en termes de mise en ceuvre pratique dans
une société dominée par 1’accélération. La recherche de la résonance est également
problématique par la nature méme d’une relation résonante qui échappe a une volonté de
contrdle, ne pouvant ainsi pas étre provoquée. Bien que Rosa réponde a plusieurs de ces
critiques dans la conclusion de Résonance, il demeure silencieux sur celles formulées ci-
dessus, il n’y apporte pas davantage de réponses dans le reste de son ceuvre. La théorie de la

résonance semble ainsi trouver ses limites dans sa difficulté a envisager des réponses

structurelles et collectives au probléme de 1’aliénation.

56



CHAPITRE 2
IVAN ILLICH ET LA CONVIVIALITE

La réflexion d’Ivan Illich se distingue par une critique de la société industrielle et une
proposition alternative centrée sur le concept de convivialité. En effet, il s’est intéressé tout
au long de sa carriére aux conséquences des institutions modernes sur 1’autonomie
individuelle et les relations sociales. La convivialité, selon Illich, représente une réponse aux
défis posés par la société industrielle. Ce concept vise a restaurer 1’autonomie individuelle et
la créativité, en opposition a 1’aliénation causée par les structures technocratiques et
bureaucratiques. Ce chapitre se divise en trois parties. Premic¢rement, le concept de
convivialité tel que développé par Illich est défini, en le situant dans le cadre de la critique
de la technique et de la société¢ industrielle. Deuxiemement, il est expliqué comment ce
concept s’integre au mouvement de décroissance, notamment a travers les travaux de Serge
Latouche et son programme en huit R. Enfin, les possibilités d’applications concretes de la
convivialité comme idéal politique sont présentées, en explorant des initiatives locales et des
politiques publiques visant a favoriser une société plus conviviale et durable. En abordant
ces aspects, il est mis en lumiére la pertinence et la portée du concept de convivialité dans le
contexte actuel de crise écologique et sociale, ainsi que son potentiel pour solutionner I’enjeu
de I’aliénation par la transformation des relations sociales et économiques vers un mod¢le

plus soutenable.

2.1 DEFINITION DE LA CONVIVIALITE

Ivan Illich (1926-2002) fait des études en théologie et en philosophie a 1I’Université
de Rome, ainsi qu’un doctorat en histoire de 1’Université de Salzbourg. Aprés avoir vécu a
New York et a Porto Rico, ou il exerce comme prétre et professeur, il fonde un centre de
documentation et une université libre, le Centre interculturel de documentation (CIDOC) au
Mexique. A la suite d’une relation tumultueuse avec 1’Eglise, il retourne enseigner en Europe
et meurt des suites d’un cancer qu’il refuse de traiter. Les travaux d’Illich se concentrent sur

une critique des institutions, notamment 1’Eglise catholique, ’école, les systémes de transport

57



et la médecine. Il explore les possibilités d’autonomie dans une société dominée par la
recherche de productivité. Dans son ouvrage La convivialité parut en 1973, Illich critique la
société industrielle. Il affirme qu’elle crée des besoins artificiels qui détournent 1’humanité
de ses aspirations authentiques, tout en limitant les choix individuels en imposant ses valeurs.
L’industrialisation est décrite comme déshumanisante, opérant des découpages qui entrainent
la perte de connaissances et de compétences ancestrales. C’est dans ce contexte qu’il

développe le concept de convivialité.

Ivan Illich emprunte la notion de convivialit¢ a Anthelme Brillat-Savarin, avocat,
magistrat et écrivain qui contribue a la définition moderne de la convivialité. Son livre, La
physiologie du goiit ou méditations gastronomiques transcendantes est alors une référence
sur le sujet. Il décrit la cuisine comme « science des festins » ou « art alimentaire » (Brillat-
Savarin, 1847, p. 279) et souligne que la convivialité¢ émerge du plaisir partagé de savourer
des mets en société. Initialement, le terme convivialité, issu du latin convivialis, désigne le
« golt des réunions joyeuses ou I’on mange » (Papi, 2012). La convivialité telle que redéfinie
par Illich va au-dela de simples réunions festives pour englober une philosophie sociale et
économique. Elle propose un mode¢le alternatif basé sur la gratuité et le don, en opposition a
la logique dominante de I’accumulation et de la consommation effrénée. En cela, elle rejoint
les réflexions de Brillat-Savarin sur le plaisir collectif et I’art de vivre, tout en offrant une
réponse moderne aux défis posés par I’économie de marché et la crise écologique :
«[j] appelle société conviviale une société ou 1’outil moderne est au service de la personne
intégrée a la collectivité, et non au service d un corps de spécialistes. Conviviale est la société
ou ’homme contrdle I’outil. [...] dans I’acception quelque peu nouvelle que je confere au

qualificatif, c’est I’outil qui est convivial et non ’homme » (Illich, 1973, p. 13).

Le concept de convivialité se situe dans le courant de la critique de la technique, comme
’ont exploré ses contemporains Leopold Kohr, Jacques Ellul, et Giinther Anders. L’influence
mutuelle qu’lllich et Ellul partagent se constate dans leur conception similaire de la
technique. De fait, Ellul, historien du droit et théoricien majeur de la technique en France,

différencie la technique de la simple machine par sa quéte absolue d’efficacité. Dans son

58



ouvrage Le systeme technicien (1977), il observe que la technique ne se limite pas a
I’accumulation de machines et de produits, mais qu’elle devient la logique organisatrice de
la société, autonome par rapport a celle-ci. Elle vise uniquement son propre
perfectionnement, faconnant ainsi I’environnement des individus selon sa logique
d’efficacité. Les sociétés humaines se sont adaptées a ces injonctions techniques, y
subordonnant leurs besoins. C’est en réponse a cet impératif technicien qu’lllich développe
une définition de 1’outil conviviale qui priorise 1’autonomie individuelle : « ’outil est
convivial dans la mesure ou chacun peut I'utiliser, sans difficulté, aussi souvent ou aussi
rarement qu’il le désire, a des fins qu’il détermine lui-méme. L’ usage que chacun en fait
n’empicte pas sur la liberté¢ d’autrui d’en faire autant. Personne n’a besoin d’un dipléme pour

avoir le droit de s’en servir ; on peut le prendre ou non » (Illich, 1973, p. 77).

La technocritique propose un nouveau chemin qui rejette les impératifs d’efficacité
pour valoriser I’autonomie et la diversité des activités, faisant contrepoids a la perception,
dominante au XXe siccle, qui considere le progrés comme indispensable a I’émancipation
humaine. L’aspiration maitresse devient le « mieux» plutot que le «plus». Comme
I’explique le spécialiste du développement soutenable Sofiene Mansour : « [c]’est donc
également une révolution intellectuelle pour une gauche marquée par le marxisme et le
productivisme : le probléme n’est plus uniquement le patron, mais aussi 1’usine elle-méme »
(Mansour, 2022). De fait, la critique de la société industrielle, telle qu’articulée dans La
convivialite, diverge des analyses marxistes et anarchistes du capitalisme et se concentre sur
la servitude imposée par la société industrielle plutét que sur 1’exploitation ou la domination
de I’Etat. Illich ajoute : « [1]’idéal proposé par la tradition socialiste ne se traduira dans la
réalité que si I’on inverse les institutions régnantes et que si I’on substitue a 1’outillage
industriel des outils conviviaux. En retour, le réoutillage de la société a toutes les chances de
rester un veeu pieux si les idéaux socialistes de justice ne I’emportent pas » (Illich, 1973, p.

29).

Bien que le terme ait connu une certaine popularité a la suite de la publication de I’essai

d’Ivan Illich, son usage s’est estompé pendant un temps, avant de connaitre un regain

59



d’intérét dans des contextes critiques contemporains. En 2013, Alain Caill¢, fondateur du
MAUSS (Mouvement anti-utilitariste en sciences sociales), emploie ce terme dans le premier
jet du Manifeste convivialiste. Déclaration d’interdépendance (2013), ou il établit le
convivialisme comme « nom donné a tout ce qui dans les doctrines existantes, laiques ou
religieuses, concourt a la recherche des principes permettant aux étres humains a la fois de
rivaliser et de coopérer, dans la pleine conscience de la finitude des ressources naturelles et
dans le souci partagé du soin du monde » (Collectif, 2013). Les signataires inspirés par Illich,
qui forment le Collectif des convivialistes, ne se revendiquent pas explicitement de lui,
conférant au convivialisme une signification et des perspectives nouvelles. Il n’est d’ailleurs
pas cité dans leur livre Résistance Résonance (2020). Dans leurs travaux, la figure d’Illich
est occultée pour n’en retenir que le concept de convivialité, qui continu d’évoluer a travers
eux. Ce concept permet toutefois de donner une ligne directrice forte : « [s]i le convivialisme
nous mobilise, ¢’est parce qu’il nous semble important de nous mettre d’accord sur un fonds
doctrinal commun. Cela permet a des pensées alternatives au néolibéralisme de se sédimenter

petit a petit pour s’opposer a son déploiement » (Collectif, 2020a, p. 11).

En 2020, Alain Caillé et ses collegues du Collectif des Convivialistes ont publi¢ un
Second Manifeste convivialiste. Pour un monde post-néolibéral. Ce second manifeste

reprend et développe leur définition initiale du convivialisme :

Nom donné a tout ce qui dans les doctrines et sagesses, existantes ou passées,
laiques ou religieuses, concourt a la recherche des principes permettant aux étres
humains a la fois de rivaliser sans se massacrer pour mieux coopérer, et de nous
faire progresser en humanité dans la pleine conscience de la finitude des
ressources naturelles et dans le souci partagé du soin du monde (Collectif,
2020b).

La convivialité prend ainsi un sens plus large, lui donnant une portée sans conteste plus vaste
que celle donnée par Illich. En effet, Illich porte 1’essentiel de son propos sur 1’ascéte. Venant
du grec askesis, signifiant entrainement ou exercice, Illich utilise le terme pour faire référence
a : «un renoncement courageux, discipling, lucide, accompli dans la communauté [...] Par

askesis, aujourd’hui, j’entends la fuite délibérée de la consommation quand elle prend la

60



place de I’action conviviale » (Illich, 2019 p. 90). Ce concept sera plus amplement exposé

dans la section 2.3.1.

A cette posture individuelle pronée par Illich peut s’appliquer la méme critique que
celle adressée précédemment a Rosa. En effet, 1’ascése conviviale qu’il propose repose sur
une transformation personnelle du rapport au monde, fondée sur une expérience subjective
difficilement transposable a une échelle collective. Ce caractére introspectif et non
systématisable souléve la question de sa portée politique et sociale réelle. En insistant sur la
responsabilité de 1’individu a retrouver un rapport non aliéné aux outils et aux institutions,
cette conception risque de reconduire une charge morale qui pése uniquement sur les
individus, sans remettre suffisamment en question les structures globales. Ainsi, la
convivialité en tant que voie de résistance demeure fragile si elle ne s’accompagne pas d’un

projet politique collectif.

Dans une démarche plus large, le Collectif des Convivialistes entraine le concept de

convivialité sur le plan politique :

Pour habiter le monde autrement, il faut sortir du capitalisme néolibéral en luttant
contre les forces — économiques, sociales, politiques, culturelles — qui mettent
en ceuvre l’extension sans limite de la mise a disposition du monde
(Internationale convivialiste). Cette action citoyenne se situe & deux niveaux :
d’une part, celui des institutions politiques représentatives (participation aux
différentes élections politiques, a 1’activité des partis et mouvements politiques,
aux débats démocratiques, etc.) et, d’autre part, celui des luttes et des
mobilisations sur les lieux de travail, dans la rue, sur les places publiques et aussi
dans les nouvelles formes d’action, en particulier les actions non violentes de
désobéissance civile et les expérimentations, telles que les ZAD (zones a
défendre) (Collectif, 2020a, p. 118).

Cette prise de position permet au concept de convivialit¢ d’adopter un rdle
revendicateur de changement social. Leur posture s’inscrit dans une double stratégie, soit
celle du changement institutionnel par les voies démocratiques classiques et celle d’un
activisme de terrain destiné a reconfigurer les conditions matérielles d’existence. Ce faisant,
le convivialisme contribue de maniere originale aux luttes anticapitalistes contemporaines :

il offre un langage normatif alternatif aux logiques de croissance, d’accumulation et

61



d’appropriation illimitée du monde. Il réintroduit dans le débat public des principes comme
la suffisance, la coopération, la pluralité des finalités humaines et le respect des limites
écologiques. Ce cadre théorique permet non seulement de fédérer des courants critiques issus
de traditions diverses (écologie politique, décroissance, post-marxisme), mais aussi de
formuler un horizon mobilisateur fondé sur la possibilité d’un vivre ensemble collaboratif.
La décroissance, bien qu’essentielle pour penser la sortie du productivisme, ne donne pas de
moyen concret de penser 1’autonomie technique, ni de distinguer entre une technologie
aliénante et une technologie émancipatrice. Elle propose un horizon qui implique moins de
croissance certes, mais pas de repere pour juger la qualité des moyens techniques. L’ outil
convivial, lui, offre une éthique d’usage de la technique qui compléte et affine la critique

portée par la décroissance.

2.1.1 Criteéres de I’outil convivial

Comme I’explique la sociologue Cathia Papi, la définition illichienne du terme outil
englobe non seulement les objets matériels, mais également les moyens de communication,
les organisations et les institutions. Ces outils, intrinséquement liés a la relation sociale, sont
envisagés dans un rapport de domination. Selon Illich, 1’outil peut relier I’individu au corps
social en fonction de la maitrise qu’il exerce sur celui-ci. Lorsqu’il maitrise 1’outil, I’individu
projette son sens sur le monde. Par contre, lorsqu’il est dominé par I’outil, sa structure
fagconne 1’individu. Illich donne deux exemples : « obligé de s’adapter a son rythme, le
travailleur se transforme en opérateur de moteurs ou en employ¢ de bureau. Et le rythme de
production exige la docilit¢ du consommateur qui accepte un produit standardisé et
conditionné » (Illich, 1973, p. 59). L’outil convivial est celui qui laisse a 'utilisateur le
pouvoir de modifier le monde selon ses intentions. En revanche, un outil industriel dénie ce
pouvoir, restreignant la marge de controle et régissant le sens. Au-dela de I’outil en lui-méme,
c’est I’'usage qu’il permet qui tend a en faire un outil dominant ou dominable, convivial ou

non. Par exemple, le téléphone est par essence convivial dans la mesure ou il permet aux

62



individus de communiquer a leur guise. Cependant, un usage abusif de cet outil peut en
dénaturer la fonction. De ce fait, ce n’est pas la complexité¢ de 1’outil qui détermine sa

convivialité, mais la liberté d’usage qu’il offre (Papi, 2018).

Dans un premier temps, Illich campe une distinction entre les outils maniables et les
outils manipulables. Selon lui, la différence entre un outil maniable et un outil manipulable
repose sur la capacité de I’individu a exercer son autonomie et son contrdle sur I'utilisation
de I’outil. Un outil maniable est congu pour étre utilisé directement par I’individu, permettant

ainsi une interaction immédiate et une maitrise personnelle :

L’outil maniable adapte 1’énergie métabolique a une tache spécifique. [...]
L’outil maniable peut atteindre a la complexit¢ d’une organisation de
transports qui tire de 1’énergie humaine le maximum de mobilité [...] L outil
maniable est conducteur d’énergie métabolique ; la main, le pied ont prise sur
lui. L’énergie qu’il réclame est productible par quiconque mange et respire
(Illich, 1973, p. 44).

Ces outils renforcent I’autonomie de ’utilisateur en lui permettant de réaliser des taches sans
nécessiter une médiation complexe ou une dépendance envers des systemes extérieurs. Ils

sont simples, accessibles et favorisent la convivialité.

En revanche, un outil manipulable est celui qui, bien que techniquement utilisable par
une personne, requiert I’intervention d’experts, de systemes complexes ou de structures
institutionnelles pour étre efficacement employé¢ : « I’outil manipulable est m{, au moins en
partie, par I’énergie extérieure » (Illich, 1973, p. 45). Ces outils tendent a réduire I’autonomie
de T'utilisateur en le rendant dépendant de connaissances spécialisées, de maintenance
professionnelle ou de réseaux techniques sophistiqués, limitant ainsi son contrdle direct et
immédiat sur ’outil. En d’autres termes, les outils maniables encouragent 1’autonomie et la
maitrise personnelle, tandis que les outils manipulables créent une dépendance envers des

systémes externes et des experts, réduisant ainsi I’autonomie individuelle.

63



D’autre part, Illich énonce trois régles d’or de la convivialité. Qu’il s’agisse de
langage, d’institution ou de structure, «[l]’outil juste répond a trois exigences : il est
générateur d’efficience sans dégrader 1’autonomie personnelle, il ne suscite ni esclaves ni
maitres, il élargit le rayon d’action personnel » (Illich, 1973, p. 27). Premi¢rement, il ne doit
pas entrainer de monopole radical. Ce terme, défini par Illich, désigne une situation ou un
outil devient indispensable et monopolistique, c’est-a-dire qu’il devient le seul moyen
d’accomplir une tache particuliére, rendant ainsi les individus dépendants de cet outil et
diminue leur autonomie. Par exemple, 1’automobile peut créer un monopole radical si elle
devient le seul moyen pratique de se déplacer dans une société, rendant ainsi toute alternative
impraticable. De ce fait, un outil convivial garantit de I’efficience sans diminuer 1’autonomie
personnelle, il est efficace sans devenir indispensable. Cela signifie que les individus doivent
pouvoir choisir d’utiliser ou non I’outil sans que cela compromette leur autonomie.
Deuxiémement, il doit entrainer 1’élimination des rapports de sujétion et de servitude. Cela
implique que I’utilisation de 1’outil ne doit pas engendrer des relations de domination, ou
certains individus controlent 1’outil et, par extension, les autres utilisateurs. Les outils doivent
favoriser 1’égalité¢ et I’absence de hiérarchie dans leur utilisation. Troisiemement, il doit
permettre 1’¢largissement du rayon d’action personnel. Les outils doivent permettre aux
individus d’étendre leur capacité d’action et leur créativité dans leur environnement. Ils
doivent offrir des possibilités supplémentaires pour 1’expression personnelle et I’innovation,
augmentant ainsi l’autonomie et I’initiative individuelle. Une technologie est jugée
conviviale si elle permet a ses usagers de l'utiliser sans dépendance vis-a-vis d’experts, de
grandes structures ou de systémes opaques. Cette distinction est précieuse pour éviter une
critique simpliste ou technophobe. On ne rejette pas la technique en bloc, mais on analyse sa

structure et ses effets sur I’autonomie et la participation citoyenne.

Il apparait donc clairement que 1’autonomie individuelle est cruciale dans la
philosophie d’Illich : « [l]a convivialité est la liberté individuelle réalisée dans la relation de
production au sein d’une société dotée d’outils efficaces » (Illich, 1973, p. 28). A ce propos,

la conception illichienne de I’autonomie rejoint celle de Jean-Jacques Rousseau (Du contrat

64



social, 1762) qui considére que les régles du contrat social doivent étre le fruit d’un consensus
libre et éclairé entre les citoyens. De la méme maniére, les outils et techniques de production
sont le résultat d’une prise de décision démocratique : « [d]ans les pays riches, les prisonniers
disposent souvent de plus de biens et de services que leur propre famille, mais ils n’ont pas
voix au chapitre sur la fagon dont les choses sont faites, ni droit de regard sur ce qu’on en
fait. Dégradés au rang de consommateurs-usagers a 1’état pur, ils sont privés de convivialité »
(Illich, 1973, p. 28). Comme 1’énonce Sofiéne Mansour : « ce choix n’est pas déterminé par
les seuls experts monopolisant le savoir, mais par les producteurs-et-usagers de la
communauté concernée en fonction de leurs besoins, eux-mémes définis par cette méme
communauté » (Mansour, 2022). Illich souligne également 1’importance de la mesure et de
la limitation de I’innovation. Selon lui, il est crucial de brider la croissance des sociétés
modernes en limitant le pouvoir des outils et des institutions. La notion de limite est
essentielle, car selon Illich, les outils atteignent un seuil au-dela duquel ils perdent en

efficacité et deviennent contre-productifs. C’est ce qu’il nomme 1’effet de seuil.

2.1.2 L’effet de seuil

Dans La convivialite, 1llich plaide pour une société ou les outils sont congus pour
servir les individus et non pour les asservir. L’effet de seuil est un phénomene ou les outils
et les technologies, au-dela d’un certain point de développement ou d’utilisation, cessent
d’étre bénéfiques et développent des effets contre-productifs. Selon Illich, chaque outil
possede une limite au-dela de laquelle son utilisation excessive entraine une diminution de
son efficacité et peut engendrer des dommages sociaux, économiques ou environnementaux.
Cela désigne un point critique dans 1’utilisation des outils et des technologies ou leurs
bénéfices commencent a décroitre. Il met en garde contre le dépassement de ce seuil ou les
outils cessent d’étre des extensions de la capacité humaine et deviennent des instruments de
controle et de domination. Il distingue ainsi un premier seuil qui est franchi quand on prend
le moyen pour une fin et que la mesure statistique de 1’efficacité devient le seul but. Au sujet

de la médecine, Illich soutient que : «la santé est devenue une marchandise dans une

65



économie de croissance. Cette transformation de la santé en produit de consommation sociale
s’est reflétée dans I’importance donnée aux statistiques médicales » (Illich, 1973, p. 15). Un
second seuil est franchi quand I’outil industriel censé répondre a des besoins crée de
nouveaux maux plus graves que les premiers. A travers ’idée de la contre-productivité des
outils, Illich soutient que lorsque les sociétés industrielles évoluent, leurs institutions
deviennent inefficaces. Par exemple, Illich affirme que: «[d]epuis que I’industrie des
transports a franchi le second seuil de mutation, les véhicules créent plus de distances qu’ils
n’en suppriment. L ensemble de la société consacre de plus en plus de temps a la circulation
qui est supposée lui en faire gagner » (Illich, 1973, p. 24). Cette citation réfeére aux bouchons
de circulation, mais aussi aux contraintes de temps et d’argent nécessaires pour posséder une
voiture. Cette idée de contre-productivité des outils rappelle la troisieme forme de
décélération de Rosa, soit le ralentissement involontaire dii a une dysfonction. Dans les deux
cas, le progres technique censé accroitre la liberté et I’efficacité trahit ses promesses initiales
et engendre des effets pervers qui freinent I’autonomie individuelle. Ainsi, tant chez Illich
que chez Rosa, on retrouve une critique commune des effets systémiques de la modernité, ou

I’accumulation de moyens techniques peut produire 1’effet inverse de celui recherché.

Illich identifie plusieurs domaines ou I’effet de seuil se manifeste, en commencant
par D’exemple classique que sont les technologies de transport, comme mentionné
précédemment. De fait, I’automobile améliore la mobilité jusqu’a un certain point. Au-dela
de ce seuil, la dépendance excessive aux voitures conduit a des problémes, tels que la
congestion, la pollution, et une diminution de la qualité de vie urbaine. Le bénéfice de
posséder et utiliser une voiture est contrebalancé par des effets négatifs qui affectent
I’ensemble de la société. Ensuite, dans le domaine de la santé, I’effet de seuil se manifeste
lorsque la médicalisation excessive conduit a une surdépendance aux traitements et aux
interventions médicales, souvent au détriment de la santé globale des individus et de
traitement préventif. Les soins médicaux, au-dela d’un certain point, peuvent engendrer des

effets secondaires, une surmédicalisation et une perte d’autonomie des patients.

66



Ivan Illich identifie cing menaces majeures posées par le monde moderne: la
surcroissance, 1’industrialisation, la surprogrammation, la complexification des processus et
le renforcement des mécanismes d’usure. La surcroissance menace |’environnement en
provoquant une dégradation écologique, tandis que 1’industrialisation compromet
I’autonomie individuelle en limitant la capacité des individus a agir de maniére indépendante.
La surprogrammation menace la créativité en imposant des structures rigides et prédéfinies
et la complexification des processus restreint la participation démocratique en réduisant le
droit a la parole. Finalement, le renforcement des mécanismes d’usure érode les pratiques

culturelles traditionnelles, telles que les mythes et les rituels (Illich, 1973, p. 74).

Cette dynamique conduit a une crise écologique et a une crise du sens, ou les besoins
de I’individu sont déterminés de maniére externe, conduisant a une aliénation généralisée qui
ne se limite plus au travail, mais englobe toute la vie. Illich congoit I’aliénation comme un
processus par lequel les institutions, les outils et les systemes techniques dépossedent les
étres humains de leur autonomie, de leur savoir-faire, et de leur capacité d’agir librement,
c’est-a-dire en créant une dépendance aux institutions et en entrainant la perte de la maitrise
sur les outils. Toutefois, il nuance cette critique en affirmant que la technique n’est pas
intrins€quement aliénante, mais que c’est la question des limites et des seuils d’utilisation
qui rend un outil aliénant et contre-productif : « [l]e caractére convivial ou non de I’outil ne
dépend pas en principe de son niveau de complexité » (Illich, 1973, p. 46). 1l qualifie de
monde hétéronormé un monde imprégné de ce phénoméne moderne. Il s’agit d’un monde
dans lequel I’individu ne peut exprimer son autonomie, victime du monopole radical des
outils. Tel qu’explicit¢ par Mansour: «cette hétéronomie est amplifiée par les
interconnexions et effets cliquets que provoquent les créations de techniques et outils
nouveaux : lorsque toute la société s’est habituée a I'usage du téléphone mobile, nous

sommes de moins en moins libres de ne pas en avoir un » (Mansour, 2022).

67



2.1.3  Portée conceptuelle de la convivialité

Le concept d’outil convivial est central dans ce mémoire parce qu’il introduit une
critique qualitative de la technique, ce que ne fait pas nécessairement la décroissance a elle
seule. Il permet de lier les dimensions éthique, sociale et politique de la technique, car 1a ou
la décroissance met surtout 1’accent sur la réduction quantitative de la production et de la
consommation, I’idée d’outil convivial va plus loin — elle interroge comment les techniques
faconnent les relations humaines, les rapports de pouvoir et la capacité des individus a agir
de manicre autonome. Il ne s’agit pas seulement de produire ou consommer moins, mais de
transformer la maniere méme dont nous produisons et interagissons avec nos outils. En effet,
le concept d’outil convivial offre une boussole normative. De méme, il permet de réconcilier
autonomie individuelle et transformation collective. Contrairement a une vision purement
politique ou uniquement ascétique, 1’outil convivial engage une posture de transformation
qui commence dans les gestes concrets du quotidien (choix des outils, modes d’organisation)
tout en nourrissant une critique plus large des institutions. C’est un point de passage entre la
micro-politique du vivre autrement et les revendications de changement systémique portées
par la décroissance. Dans le cadre du mémoire, ou il est question de résonance, d’aliénation,
et de critiques de la modernité, I’outil convivial vient préciser 1’une des causes majeures de
la perte de résonance, c’est-a-dire la médiation technique devenue opaque, écrasante ou non-

maitrisable. En cela, il entre directement en dialogue avec Hartmut Rosa.

Illich cherche a retisser le lien social en valorisant I’esprit du don dans les interactions
interpersonnelles. La convivialité ainsi congue rappelle la philia aristotélicienne, ou amitié,
et s’inscrit dans une société de décroissance ou 1’objectif est de faire plus et mieux avec

moins. Illich nomme clairement ces racines philosophiques :

Pour Aristote comme pour Thomas d’Aquin, elle [I’austérité] est ce qui fonde
I’amiti¢. En traitant du jeu ordonné et créateur, Thomas définit 1’austérité
comme une vertu qui n’exclut pas tous les plaisirs, mais seulement ceux qui
dégradent la relation personnelle. L’austérité fait partie d’une vertu plus fragile

68



qui la dépasse et qui I’englobe : c’est la joie, I’eutrapelia, I’amitié (Illich, 1973,
p. 13-14).

Ce concept va au-dela de la rationalisation économique et cherche a redécouvrir la gratuité
et le don, rompant avec I’emprise de 1’économie marchande. Contrairement aux paradigmes
axés sur la productivité, la convivialité favorise des relations autonomes et créatives entre les
individus et avec leur environnement. Elle désigne principalement un mode de vie, une
manicre d’interagir avec les autres qui transcende les différences socio-économiques,
favorisant une communauté amicale. Le concept d’outils conviviaux articule une vision
d’une société future dépourvue de domination industrielle, dans laquelle les technologies
modernes servent des individus politiquement interdépendants plutot que des gestionnaires.
Ivan Illich analyse la société industrielle contemporaine en utilisant une grille de lecture
originale qui se situe entre la philosophie médiévale catholique, notamment celle de Thomas
d’Aquin (1225-1274), et I’anarchisme de I’américain Paul Goodman (1911-1972). Cette
perspective met en lumicre ce que pourrait étre une société conviviale basée sur des modes
de vie vernaculaires. Le concept de vernaculaire, central dans la pensée d’Illich, renvoie a un
mode de socialité non altéré par la rationalité économique ou administrative (Lesourt, 2013).
Sa critique de la modernité s’appuie sur 1’idéal d’autonomie individuelle, lui reprochant de
ne pas permettre I’atteinte de cet idéal de maniere adéquate. 11 utilise ainsi les principes

mémes de la modernité pour la critiquer.

Les liens entre la pensée anarchiste et celle d’Illich sont encore peu explorés, mais
Renaud Garcia a souligné ’influence essentielle de Paul Goodman sur Illich, qui I’introduit
a la notion de seuil de viabilité par son livre Growing Up Absurd publié en 1960, suggérant
que chaque individu a besoin d’un environnement proportionné a sa taille pour développer
ses capacités. Cela s’applique a la forme des villes, aux systémes économiques et a la
répartition des pouvoirs publics. Contrairement a la pensée politique moderne, Goodman et
Illich envisagent la relation entre l’individu et son environnement en termes de
complémentarité. Cette pensée de la juste limite et du développement des structures a

I’échelle de I’individu a été déployée économiquement par Léopold Kohr (L ’effondrement

69



des puissances, 1957), pere de la théorie du développement endogene. Selon cette théorie,
les problémes sociaux et économiques ne proviennent pas d’un manque de croissance, mais
d’un exces de grandeur. Il défend une approche décentralisée du développement, fondée sur
des unités humaines a échelle réduite, permettant aux communautés de se développer selon
leurs propres ressources, besoins et capacités. Le développement endogene ainsi défini vise
a préserver I’autonomie locale, 1’équilibre écologique et la cohésion sociale, en opposition
aux logiques de croissance imposées de I’extérieur. Goodman, Kohr et Illich ne pronent pas
le microdéveloppement, mais I’environnement physique et matériel équilibré. Ces derniers
rappellent toutefois que le seuil de viabilité, au-dela duquel les structures deviennent
déstructurantes, n’est pas universel, mais doit étre défini en fonction du contexte social et

historique.

Considérant ce qui a été exposé précédemment, la vision de la vie bonne selon Ivan
Illich apparait clairement. Elle repose sur I’autonomie individuelle et la convivialité, critiques
centrales de la société industrielle. Pour Illich, une vie bonne est une existence ou les
individus peuvent vivre de maniére authentique et épanouissante au sein de leurs
communautés, sans étre dominés par des structures technocratiques ou bureaucratiques. Un
¢lément central de la vie bonne est la notion de limite, car : «aucune hypertrophie de la
productivité ne parviendra jamais a satisfaire les besoins créés et multipliés a I’envi » (Illich,
1973, p. 28). Il soutient que la croissance illimitée et le développement technologique effréné
menent a une perte de sens et a une crise écologique. Par conséquent, il prone une société ou
les innovations et les outils sont utilisés de mani¢re mesurée, permettant aux individus de
retrouver une certaine maitrise de leur vie et de leurs communautés. I propose une
redéfinition du progres, non pas en termes de croissance matérielle, mais en termes de qualité
de vie et de développement humain, ou la technologie et les institutions servent a enrichir
I’expérience humaine sans aliéner ou dénaturer 1’individu : « [u]ne solution politique de
rechange a cet utilitarisme [de la société de consommation] définirait le bien par la capacité

de chacun de faconner I’image de son propre avenir » (Illich, 1973, p. 31).

70



De son c6té, Hartmut Rosa partage cette critique du productivisme et de 1’obsession
moderne pour la croissance, mais articule la vie bonne autour du concept de résonance. Pour
Rosa, une vie bonne est celle ou I’individu entre en relation vivante avec le monde, dans un
échange dynamique et transformateur. Alors qu’lllich insiste sur la maitrise des outils et
I’autonomie communautaire, Rosa met 1’accent sur la qualité des rapports que 1’on entretient
avec autrui, avec la nature, et avec les institutions. Si Rosa reconnait également les effets
aliénants de la modernité accélérée, il propose moins un retour a des limites précises qu’une
transformation des formes de relation. Ainsi, alors qu’Illich fonde la vie bonne sur la sobriété
volontaire et I’ancrage local, Rosa la fonde sur I’aptitude a établir des liens résonants,

soulignant une complémentarité possible entre les deux visions.

2.2 PLACE DE LA CONVIVIALITE DANS LA DECROISSANCE

Bien que la notion de convivialité émerge parallelement a la critique de la technique,
elle évoluera par la suite pour s’intégrer au mouvement plus large de la décroissance. La
décroissance, selon Illich, représente le triomphe de la qualité sur la quantité. Comme
I’explique Cathia Papi dans une étude portant sur la signification de la convivialité, les
courants critiques de la croissance s’inscrivent dans 1’héritage d’Illich. Son approche, des
plus originales a I’époque, n’exigent pas de privation sacrificielle, mais présente un mode de
vie ou la limite permet d’atteindre un mieux-vivre, ce qui le distingue des critiques
¢écologistes alors en vogue (Papi, 2018). Cette perspective singulieére que porte Illich place la
modération comme vecteur de joie et porteuse d’un mieux-vivre, comme |’énonce

brillamment I’ingénieur et philosophe Jean-Pierre Dupuy :

La bonne nouvelle est que ce n’est pas d’abord pour éviter les effets
secondaires négatifs d’une chose qui serait bonne en soi qu’il nous faut
renoncer a notre mode de vie — comme si nous avions a arbitrer entre le
plaisir d’un mets exquis et les risques afférents. Non, c’est que le met est
intrins€quement mauvais, et que nous serions bien plus heureux a nous
détourner de lui. Vivre autrement pour vivre mieux (Dupuy, 2002).

71



Comme I’explique Serge Latouche, professeur d’économie a 1I’Université de Paris-
Sud XI et théoricien majeur de la décroissance, dans son livre Petit traité de la décroissance
sereine :

Le contraire d une idée perverse ne produisant pas nécessairement une
idée vertueuse, il ne s’agit pas de préconiser la décroissance pour la
décroissance, ce qui serait absurde [...] Le mot d’ordre de la décroissance a
surtout pour but de marquer fortement 1’abandon de 1’objectif de la croissance
illimitée, objectif dont le moteur n’est autre que la recherche du profit par les
détenteurs de capital (Latouche, 2007, p. 20).

La décroissance est un concept qui s’est développé en réaction a la critique de la croissance
¢économique et de ses impacts négatifs sur 1’environnement et la société. Les racines du
mouvement de la décroissance prennent source dans la critique culturaliste de I’économie et
dans la critique écologiste. L’un des premiers avertissements significatifs est venu du rapport
du Club de Rome, The Limits to Growth (1972). Utilisant des modéeles informatiques pour
projeter les tendances de la croissance démographique et économique, le rapport prédit que
la poursuite de la croissance exponentielle conduirait a un effondrement écologique et
économique global. A la méme époque se font entendre des précurseurs intellectuels de la
décroissance, dont les économistes et des penseurs écologistes, comme Nicholas Georgescu-
Roegen et Ivan Illich. Georgescu-Roegen, avec son ceuvre The Entropy Law and the
Economic Process publié en 1971, introduit le concept de décroissance en économie en
montrant que les processus économiques sont soumis a la loi de ’entropie, qui implique que
les ressources sont limitées et finissent par s’épuiser. Emergeant véritablement dans les
années 1970, la décroissance devient un mouvement politique international qui prone la
réduction volontaire de la production et de la consommation pour créer une société plus

soutenable et équitable.

Le terme décroissance a été popularisé en France par André Gorz et Jacques
Grinevald. Gorz, philosophe et journaliste, plaide alors pour une décroissance équitable dans
ses écrits, notamment dans Ecologie et Politigue (1975), arguant que la croissance

¢conomique conduit a des inégalités sociales et a des dégradations environnementales. En

72



paralléle, Jacques Grinevald travaille sur la diffusion des idées de Georgescu-Roegen
(Demain la décroissance : entropie, écologie, économie, 1979) et contribue a introduire la
décroissance dans les débats académiques et politiques. Au fil des années, le concept gagne
en reconnaissance académique par la création de programmes de recherche a travers le monde
et par la multiplication de conférences et de publications, contribuant a structurer le
mouvement.

Comme I’explique D’architecte et spécialiste de la ville conviviale Silvia Griinig
Iribarren, Ivan Illich est I'une des égéries du mouvement décroissantiste en remettant en
question la croissance et 1’idéologie du progres, pour y proposer une alternative de vie qui
prend source dans le territoire et les gens qui I’habitent (Iribarren, 2019). Plus précisément,
Francois St-Amant, dans un mémoire portant sur la décroissance, démontre 1’empreinte
majeure qu’a eue Illich sur Serge Latouche, principal théoricien de la décroissance. Ce
dernier pense en effet que I’application d’une décroissance conviviale permet une diminution
douce de la consommation et prévient les risques de voir naitre un gouvernement écofasciste

(St-Amant, 2014).

De fait, le concept de convivialité est central dans les travaux de Serge Latouche. 11 s’y
appuie pour théoriser son programme en 8 R, qu’il conceptualise pour la premiére fois dans
Petit traité de la décroissance sereine (2004), qui composerait une société conviviale.

Comme I’explique Latouche :

[L]e bouleversement requis par la construction d’une société autonome de
décroissance peut tre représenté par 1’articulation systématique et ambitieuse
de huit changements interdépendants qui se renforcent les uns les autres. On peut
synthétiser ’ensemble en un «cercle vertueux » en huit « R» : réévaluer,
reconceptualiser, restructurer, redistribuer, relocaliser, réduire, réutiliser,
recycler. Ces huit objectifs interdépendants sont susceptibles d’enclencher un
processus de décroissance sereine, conviviale et soutenable (Latouche, 2004, p.
57).

Ces huit principes visent a instaurer une société durable en limitant la consommation

excessive et en favorisant une économie circulaire :

73



1. Réduire : diminuer la consommation de ressources naturelles et d’énergie pour

alléger I’empreinte écologique.

2. Réutiliser : encourager 1’utilisation prolongée des biens et matériaux avant de les

jeter.

3. Recycler : transformer les déchets en nouvelles ressources pour minimiser le

gaspillage.

4. Réévaluer : remettre en question les valeurs et les priorités sociétales, en privilégiant

la qualité de vie sur la quantité de biens.

5. Relocaliser : promouvoir les économies locales pour réduire les dépendances aux

chaines d’approvisionnement globalisées et renforcer les communautés locales.

6. Redistribuer : assurer une distribution équitable des richesses et des ressources pour

réduire les inégalités.

7. Réduire le temps de travail : favoriser un équilibre entre vie professionnelle et

personnelle, tout en répartissant le travail disponible pour diminuer le chdmage.

8. Ralentir : privilégier des rythmes de vie plus lents pour permettre un meilleur bien-

étre individuel et collectif.

Latouche propose ainsi un modele de société qui valorise la simplicité volontaire et
I’autosuffisance, tout en favorisant les interactions humaines et le respect de
I’environnement. Cette approche est congue pour contrer les effets néfastes de la

surconsommation et de la croissance économique illimitée.

Egalement, le concept de Mégamachine tel que développé par Illich se taille une place
importante dans la pensée d’André Gorz, qui I'utilise pour expliquer la capacité qu’a le
capitalisme a se reproduire et d’en montrer la culture totalisante. La critique porte sur la
distinction entre besoins et nécessités : les premicres ¢tant des désirs amplifiés par le

capitalisme, tandis que les secondes sont essentielles a une vie bonne. Les individus se voient

74



dicter leurs besoins par des experts, perdant ainsi leur capacité a interagir efficacement dans
la société, rendant les individus dépendants des systémes économiques et culturels pour
répondre a leurs désirs. Ce processus est nommé « Mégamachine », illustrant comment les
progres scientifiques et techniques dénaturent les communautés et imposent une rationalité

économique au détriment du sens commun et de I’autonomie. Comme 1’explique Gorz :

Ce n’est pas «je» qui agis, c’est la logique autonomisée des agencements
sociaux qui agit a travers moi en tant qu’Autre, me fait concourir a la production
et reproduction de la mégamachine sociale. C’est elle le véritable sujet. Sa
domination s’exerce sur les membres des couches dominantes aussi bien que sur
les dominés. Les dominants ne dominent que pour autant qu’ils la servent en
loyaux fonctionnaires (Gorz, 1975, p. 12).

Cette structure technico-économique conduirait a une dictature de la productivité. Toujours
selon Gorz, lui-méme se basant sur Illich, la prise de conscience de I’échec de la société
moderne a offrir une vie bonne par I’avancée technique doit encourager un mode de vie basé
sur des valeurs anti-consuméristes. Il préconise une refondation du lien social, permettant
une réintégration des nécessités dans une vision économique conviviale. La lutte contre la
société de consommation et la destruction écologique passe par la résistance a la
M¢égamachine et la reconquéte de I’autonomie face au capitalisme (Schepper-Valiquette,
2014). Ces deux grands concepts d’Illich, soit la convivialité et la Mégamachine, sont donc

des ¢léments clés sur lesquels les auteurs phares de la décroissance ont basé leur pensée.

2.3 LA CONVIVIALITE COMME IDEAL POLITIQUE

A 1a suite de ce portrait de la convivialité et du mouvement décroissantiste auquel on
I’associe désormais, il est possible de se questionner sur les possibilités réelles d’application
d’une telle théorie. Sans avoir la prétention d’offrir un projet politique global, la convivialité
endosse plutdt le role d’un idéal politique vers lequel tendre. A ce propos, Illich n’a pas
produit de proposition politique pour mettre en branle les bases d’une société conviviale.

Comme I’explique Thierry Paquot, spécialiste de la pensée d’Illich : « [c]e qu’il met derriere

75


https://topophile.net/auteur_autrice/thierry-paquot/

le vocable de convivialité représente sa proposition, non pas politique, mais existentielle, de
se comporter avec autrui et aussi d’humaniser toutes les institutions et outils qui se
préoccupent des humains » (Paquot, 2022). Néanmoins, il affirme la nécessité d’adopter des
mesures pour réduire la consommation énergétique et limiter la production de biens et de
services (Troude-Chastenet, 2022). Plusieurs spécialistes se sont penchés sur les pistes
d’applications concretes qui peuvent étre mises en branle pour développer une société plus
conviviale. Les mesures touchent notamment le mouvement de la simplicité volontaire au

niveau micro et le vivre ensemble a travers I’aménagement urbain au niveau macro.

2.3.1 Micro — la simplicité volontaire

Ivan Illich, conjointement avec Jacques Ellul, est considéré comme le pere de la
simplicité volontaire. Cela vient du projet social d’austérité conviviale proposé par Illich, qui
repose sur le concept d’autolimitation de la consommation, tant des biens que des services.
De fait, I’'une des solutions proposées pour sortir de la société de consommation productiviste
est de développer une ascese volontaire. Il qualifie I’individu adoptant I’ascése volontaire
d’austere. Pour lui, une personne « austere » trouve sa joie et son équilibre dans 1’utilisation
de I’outil convivial. Les considérations éthiques principales se concentrent sur les notions
d’autolimitation, d’ascése volontaire, et d’austérit¢ conviviale. De fait, 1’é¢thique de
I’autolimitation repose sur la modération de la consommation pour contrer les excés de la
société de consommation. Ce concept implique un renoncement volontaire, courageux et
réfléchi a des biens de consommation superflus, pour privilégier les actions de partage et de
convivialité. Il s’agit d’une discipline éthique personnelle qui valorise la retenue et la maitrise

de soi, inspirée par les traditions philosophiques d’Aristote et de Thomas d’ Aquin.

Cela donne naissance aux concepts d’austérité conviviale, qui impose de protéger la
libert¢ des valeurs d’usage de chaque individu. Illich préconise la pauvreté librement
consentie, tout en admettant la difficulté actuelle d’imaginer un consensus sur 1’austérité
(Troude-Chastenet, 2022). Il décrit 1’austérité conviviale comme une vertu, ou 1’individu

trouve satisfaction et équilibre dans I’utilisation d’outils et de ressources de maniere

76



consciente et limitée, sans opprimer la liberté des autres. Cette austérité va au-dela de la
simple modération matérielle ; elle représente une attitude éthique de respect envers les
besoins d’autrui et les ressources partagées, favorisant ainsi 1’équité dans 1’utilisation des
biens communs. L’économie de subsistance qu’il propose vise a répondre aux besoins
essentiels de maniere durable et responsable, incitant & un mode de vie orienté vers le bien
commun plutét que vers la consommation excessive. Ces concepts soulignent un appel
¢thique fort a la responsabilité personnelle et collective, cherchant a redonner un sens a la
consommation en la reliant aux valeurs humaines et communautaires plutot qu’a la seule
efficacité économique. Les premicres traces de ce mouvement remontent a I’ascétisme de
I’ Antiquité, particuliérement chez Epicure, qui distingue les besoins essentiels des besoins

secondaires.

Actuellement, cette définition de 1’ascese volontaire, et de la vertu de I’austérité qui
s’y rattache, correspondent au mouvement de la simplicité volontaire. Ce mouvement appelle
a limiter consciemment sa consommation afin d’étre en cohérence avec des valeurs morales
et, de fait, atteindre une vie plus épanouie, que ce soit par des motivations philosophiques ou
spirituelles. Comme 1’explique Pauline Romary dans son article De la Frugalité a la
Sobriété : une histoire de la simplicité volontaire, la sobriété est utilisée aujourd’hui comme
une solution a la crise écologique et contre les inégalités sociales. Elle ajoute : « [a]vec la
sobriété, la transition énergétique et écologique dépasse 1’enjeu technique et économique
pour devenir sociale. Elle englobe de fait de nombreuses préoccupations comme 1’accés
équitable a 1’énergie, la sécurisation des approvisionnements ou la lutte contre la précarité
énergétique » (Romary, 2024). Elle s’inscrit ainsi directement dans le mouvement

décroissantiste et permet d’appliquer dans le quotidien les principes de la convivialité.
Les liens amicaux prennent une place cruciale dans cet idéal, parce qu’ils invitent au

partage, au vivre ensemble, a la cohabitation et a ’entraide, des ¢léments essentiels d’une

société conviviale. Comme 1’explique Iribarren :

77



Dans le méme ordre d’idées, les liens sociaux offrent une solution pragmatique qui mene a
plus de convivialité et a une réduction de I’inefficacité énergétique par I’expérience de la
cohabitation (St-Amant, 2014). Ces modes d’organisations entre les personnes offrent donc

des voies a une vie plus conviviale, a condition que la réglementation urbaine permette les

I1 s’agit d’exhumer les formes subreptices que prend la créativité dispersée,
tactique et bricoleuse des groupes ou des individus, que ce soit a travers des
projets de dynamisation communautaire, d’activités de voisinage, de jeu,
d’entraide ou de partage. Ces actions partagées, nouvelles ou recouvrées
(déjeuners dans un parc, promenades littéraires, guerrilla gardening...)
domestiquent 1’espace, transformé de maniere éphémere et collective en un
lieu de vie ou se tissent des liens nouveaux. Ces relations permettent en méme
temps de percevoir d’une autre maniere les espaces de la ville (Iribarren,
2019).

projets ainsi développés.

2.3.2

C’est cette méme chercheuse qui développe le concept de ville conviviale en 1998. De fait,
une telle mise en place de mesure dans le développement des villes permet de faire une
planification a échelle humaine, touchant le quotidien et permet d’avoir une approche adaptée
a chaque réalité. Dans son projet doctoral sur la ville conviviale, ’architecte Silvia Griinig
Iribarren soutient qu’une ville conviviale est une ville ou les actes de générosité et de don

sont possibles, libérée des contraintes et de la honte imposées par I’ethos technologique. Elle

Macro — ’urbanisme et les politiques publiques

Comme I’explique la professeure d’anthropologie urbaine Lisa Peattie :

L’aménagement urbain peut favoriser les conditions d’une convivialité, car la
convivialité requiert peu de moyens : un coin a I’abri du vent ou des amis
puissent partager un café, un terrain vague qui deviendra un jardin. Mais elle
doit reposer sur une base matérielle — le bon coin, le bout de terrain vague et
quelques rateaux — et les réglements qui I’autorisent. La convivialité ne peut
étre forcée, mais elle peut étre encouragée par de bonnes réglementations, de
bons accessoires, et les bons espaces et lieux. Et ces derniers relévent a
I’évidence du domaine de I’aménagement (Peattie, 2019).

78



rappelle également que les pratiques de partage ont toujours existé entre les membres d’une
communauté et qu’elles peuvent prendre diverses formes contemporaines, comme le
covoiturage, le couchsurfing, 1’échange de maisons, les jardins partagés, et 1’échange de
vétements ou de jouets pour enfants. Ces initiatives favorisent le tissage de liens d’amitié et
I’adoption de pratiques de partage a tous les ages. L’objectif de la ville conviviale est alors

de favoriser des espaces de socialité et d’hospitalité (Iribarren, 2013).

Toujours dans I’élaboration de la vision de la ville conviviale, Iribarren apporte la
notion de communaux, qu’elle présente comme pouvant étre : « a la base de 1’articulation des
issues politiques permettant de définir les limites de tolérance admissibles a I’intérieur de
chaque communauté, la cohérence des libertés et des limitations qu’une communauté est
disposée a se donner, par des proscriptions et jamais par des prescriptions, car la convivialité
est multiforme » (Iribarren, 2019). Cela s’explique par le fait que les communaux consistent
en un milieu propice pour des pratiques démocratiques et sociales complexes qui inclut des
dynamiques d’hospitalité, de sociabilité et de création potentielle de liens amicaux. Ce sont
des lieux ou se manifestent les pratiques vernaculaires, freinant a la fois le développement
démesuré de la ville et la rareté pour certains. Définis librement par chaque communauté en
fonction de leurs normes éthiques, les communaux représentent un projet ouvert et la base
d’une société conviviale, permettant un modelage ajusté a chaque réalité urbaine (Iribarren,
2019). En des termes effectifs, la mise en place d’une ville conviviale admet des mesures
telles que la création de coopératives d’habitation, de ruelles vertes, la création d’espaces
communaux, le déploiement d’art urbain et la promotion des habitations

intergénérationnelles.

Au niveau du transport, Illich propose des mesures sans ambiguité. Comme le dit
Troude-Chastenet :

La bicyclette est un merveilleux outil dont le rendement dépasse celui des
animaux et des machines. Illich en conclut qu’un pays est sous-équipé s’il ne
peut fournir a sa population un vélo, des pistes cyclables, ainsi que de
nombreux moteurs auxiliaires bon marché et & faible consommation. A
I’inverse, un pays est surindustrialisé lorsque sa vie sociale est dominée par

79



I’industrie des transports qui détermine des priviléges de classe, accentue la
pénurie de temps, enchaine les gens a des réseaux et a des horaires (Troude-
Chastenet, 2022).

Une mesure d’application possible de la convivialité serait donc, tel que suggéré par Illich,
de se concentrer sur les zones dominées par les moteurs pour y intégrer des courants de
circulation congruents pour les piétons et les cyclistes, ou encore, tel que le mentionne Silvia
Grlinig Iribarren, de facilit¢ la mobilité en offrant le transport en commun gratuitement
(Iribarren, 2013, p. 324). Selon Illich, c’est la politique qui doit déterminer des seuils
théoriques a ne pas dépasser et fixer collectivement des limites, s’adaptant ainsi aux

particularités locales.

2.4 CONCLUSION DU CHAPITRE

En somme, la réflexion d’Ivan Illich sur la convivialité offre une critique profonde et
constructive de la société industrielle moderne. En définissant la convivialit¢é comme une
alternative aux structures aliénantes de la technocratie, Illich propose un modele social ou
I’autonomie individuelle et la créativité sont valorisées. Sa vision s’oppose a I’accumulation
et a la consommation effrénée, favorisant plutot des relations basées sur le don et la gratuité.
D’abord née dans la critique technicienne, la convivialité s’intégre ensuite au mouvement de
décroissance et offre une direction pour atteindre des pratiques sociales et économiques
durables. La décroissance conviviale, en pronant la réduction volontaire de la consommation
et la relocalisation des activités économiques, vise a créer une alternative a 1’aliénation des
individus au sein des sociétés industrialisées, proposant un cadre ou les individus peuvent

exprimer leur créativité a travers des actions alignées sur leurs valeurs inhérentes.

Enfin, les applications concrétes de la convivialité, que ce soit a travers la simplicité
volontaire ou les politiques publiques en matiére d’aménagement urbain, démontrent le
potentiel de cette vision pour transformer notre quotidien. Des initiatives telles que les

coopératives d’habitation, les jardins partagés et la promotion des transports actifs et

80



collectifs illustrent comment la convivialité peut s’incarner dans des actions tangibles, créant
des communautés plus solidaires et résilientes. En bref, la convivialité en tant qu’idéal
politique et social représente une voie prometteuse pour répondre aux défis contemporains.
Ainsi, la pensée d’Ivan Illich sur la convivialité se révele étre plus qu’une critique des dérives
technocratiques de la société industrielle, car elle constitue également une articulation
profonde entre éthique et politique, ouvrant un espace original de médiation entre le soi et le
monde. A travers le concept d’outil convivial, Illich propose de recentrer 1’organisation
sociale sur la capacité des individus a agir de maniere autonome, créative et responsable, a
I’intérieur de limites librement consenties. Cette posture éthique, fondée sur la modération et
I’usage non dominateur des techniques, prend tout son sens lorsqu’elle est mise en relation

avec un projet politique émancipateur.

En effet, Illich opere un rapprochement entre I’éthique — entendue comme la maniere
dont I’individu se rapporte a lui-méme, aux autres et a son environnement — et le politique,
qui renvoie a I’organisation collective du vivre ensemble. L’outil convivial devient alors le
symbole d’une interface entre la sphére intime et la sphére publique en permettant a chacun
de participer activement a la construction du monde commun sans renoncer a sa propre
subjectivité. Il est utilis¢é comme médiateur entre soi et le monde, introduisant une forme
d’agentivité quelque peu absente dans le concept de résonance de Rosa. La convivialité se
présente ainsi comme une réponse intégrée a I’aliénation moderne, en refusant le
cloisonnement entre développement personnel et transformation sociale. Elle incarne une
maniére d’habiter le monde ou la liberté ne se définit pas contre les autres, mais a travers une
cohabitation structurée par la modération, I’entraide et la responsabilit¢ mutuelle. En
réconciliant les finalités éthiques avec les moyens politiques, Illich offre une voie de passage
vers une société moins aliénante, ou I’organisation collective soutient I’autonomie au lieu de

I’entraver.

81



CHAPITRE 3
LA CONVIVIALITE COMME COMPLEMENT A LA RESONANCE

3.1 RETOUR SUR LES CRITIQUES

Ce troisiéme chapitre vise a explorer les liens entre la résonance et la convivialité, afin
d’examiner dans quelle mesure cette derniére peut prolonger ou renforcer la portée de la
résonance dans la perspective d’une réponse aux causes profondes de I’aliénation. Elles
présentent plusieurs similitudes profondes, notamment dans leurs critiques de la modernité,
de la société industrielle et de la technologie. Leur mise en paralléle permet de constater que
les questions soulevées par Illich il y a des décennies sont toujours d’actualité et qu’en les
replacant dans le contexte actuel de la théorie critique de Rosa, on obtient une vision enrichie
de la maniére dont une société conviviale pourrait répondre aux problématiques d’aliénation

qui persistent aujourd’hui.

Il est possible de faire converger leurs pensées a plusieurs niveaux. Hartmut Rosa et
Ivan Illich partagent une vision critique de la modernité, de 1’industrialisation et de la
technologie. Ils valorisent tous deux I’autonomie individuelle, les relations humaines
authentiques et les communautés solides. Rosa et Illich pronent une réévaluation des
structures sociétales et des dynamiques interpersonnelles, proposant une société ou les
individus peuvent exprimer leur créativité et leurs valeurs inhérentes, s’¢éloignant ainsi d’une
mentalité centrée sur la possession matérielle. Le politologue Nathanaél Wallenhorst
explique d’ailleurs que cette convergence de pensée se transmet aussi aupres des héritiers
d’Illich, les Convivialistes. Dans I’introduction du livre Résistance Résonance (2020), il

écrit :



Le postulat de Rosa selon lequel, de facto, nous coexistons davantage que nous
n’existons rejoint ceux des convivialistes. La proximité entre nos manifestes et
Résonance (2018 [2016]) ou Rendre le monde indisponible (2020 [2018]) rend
d’autant plus pertinente 1’appréhension convivialiste de la résonance. Les uns
et les autres insistent sur la « coexistence » et son opposition a I’hubris — de
facon explicite dans les manifestes convivialistes, implicite chez Rosa. Le
paradigme de la résonance est d’ailleurs proche de celui du don, développé
dans le cadre de la Revue du MAUSS, qui a ensuite irrigué¢ la philosophie
politique convivialiste. Comme le signifie le sociologue frangais Alain Caillé,
a I’origine du MAUSS (Mouvement anti-utilitariste dans les sciences sociales)
comme du convivialisme, ces deux paradigmes « parlent pour 1’essentiel de la
méme chose, en disent a peu pres la méme chose, mais dans des vocabulaires
théoriques différents » (Caillé, p. 399). Ils se positionnent tous deux a
I’articulation de la théorie sociologique et de la philosophie politique et sont
contre toute forme d’utilitarisme. Ils s’opposent a une anthropologie qui
pourrait se réduire a la seule logique d’un ~omo oeconomicus (Collectif, 2020,

p. 14).

Une appréhension convivialiste de la résonance consiste a interpréter le concept de
résonance, entendu comme relation vivante, ouverte et transformatrice entre un individu et
le monde, a travers le prisme des valeurs politiques et éthiques du convivialisme. Cela
signifie d’envisager la résonance non seulement comme une expérience existentielle ou
psychologique (comme chez Rosa), mais aussi comme un fondement pour penser le vivre
ensemble, fond¢ sur la coopération, le don, la modération et le refus de la domination
technicienne ou économique. Le convivialisme donne ainsi a la résonance une portée
collective, en y rattachant a la valorisation de la coexistence harmonieuse contre les logiques

individualistes ou productivistes.

Les rapprochements théoriques entre les deux auteurs permettent de saisir la
pertinence de recourir aux idées d’Illich pour répondre aux enjeux de la modernité tardive
formulés par Rosa. Ce chapitre revient d’abord sur les deux principales critiques adressées
au concept de résonance, exposées dans le premier chapitre, pour ensuite montrer comment

la convivialité permet d’y répondre sans pour autant nier les apports de la résonance.

83



L’objectif est d’évaluer dans quelle mesure la convivialité peut combler les limites du

concept de résonance et ainsi offrir des réponses plus complétes au probléme de 1’aliénation.

3.1.1 Critiques a la résonance

La premiere critique adressée a la résonance est sa portée limitée au niveau individuel.
En effet, il est surprenant qu'une posture individuelle soit invoquée pour répondre a une
pathologie sociale telle que 1’aliénation. Ce faisant, une lacune de 1’ceuvre de Rosa est qu’il
n’explique pas de quelle maniére il serait possible de déployer la pleine portée de la résonance
et ainsi avoir un réel impact sur les structures sociales. Il reconnait qu’ : « [i]l n’est pas facile
d’indiquer comment transformer la relation ¢lémentaire au monde d’une société. Il n’existe
pas de modele prét a I’emploi » (Rosa, 2018, p. 687). Le fait qu’il n’y a pas d’instauration
systémique de la résonance laisse a I’individu le poids de son aliénation, car la résonance se
place alors comme un nouvel impératif dont il est le seul responsable. Rosa exprime lui-
méme cette limite : « [1]l est en revanche impossible d’imposer la résonance par voie directe :
d’abord parce que toute contrainte est tendanciellement répulsive, ensuite parce que
I’indisponibilité intrinséque de la résonance empéche toute possibilité d’établir des axes de

résonance par décret autoritaire » (Rosa, 2018, p. 705).

De fait, méme si I’auteur admet que « les rapports de pouvoir jouent évidemment un
role central dans la production et la configuration des spheres de résonance » (Rosa, 2018, p.
706), et que : « [l]es hommes étant des Etres corporels, leurs relations au monde se déploient
toujours dans un espace physique et social. Or, ces espaces se distinguent selon leurs qualités
résonantes » (Rosa, 2018, p. 589), il ne démontre pas de quelle maniére ces espaces peuvent
étre modifiés pour améliorer leur potentiel de résonance. De plus, les facteurs
environnementaux, sociaux et économiques qui permettent ou inhibent la résonance sont peu
développés dans ses écrits. Dans cette perspective, la résonance représente plutot une éthique
qu’un programme politique : « [i]l est vrai que la sociologie de la relation au monde ne suit
aucun agenda politique propre. Cela dit, I’idée de résonance peut aussi faire office de

boussole dans les combats politiques actuels, car elle fournit une norme pour I’action » (Rosa,

84



2018, p. 707). 1l parle méme d’une « éthique de la résonance » (Rosa, 2018, p. 707). Le
danger de la position de Rosa, dans le contexte actuel, est de conduire a une forme

d’isolement dans la quéte de résonance.

Par ailleurs, bien que la résonance connaisse une lacune au niveau de sa portée sociale,
Rosa affirme que :

[Plarce que I’on a peine a imaginer qu’une telle sensibilité puisse s’imposer

comme une norme prescriptive dans les conditions du capitalisme actuel,

tributaire de 1’accroissement et axé sur la logique d‘accumulation, la théorie de

la résonance peut aussi se comprendre comme une critique du capitalisme, voire
comme une pensée anticapitaliste (Rosa, 2013, p. 708).

Elle porte donc un idéal similaire a celui de la convivialité, bien qu’il soit exprimé moins

directement.

Mais, méme en reconnaissant I’impact essentiel des structures sur les possibilités de
résonance, le manque d’emprise politique laisse croire que la résonance tombe par défaut,
faute d’alternative, dans la sphére des responsabilités individuelles. La convivialité définie
par Illich adopte elle aussi une posture éthique et individuelle, notamment avec la promotion
de I’ascétisme, mais, comme I’expose le Collectif des Convivialistes, elle a une portée sociale
inhérente qui conduit de 1’éthique au politique. En effet, leur reprise de la convivialité offre
un dépassement de la sphére privée en y ajoutant un cadre politique et militant. L’énoncé de
cinq principes fondamentaux et d’un impératif catégorique dans le Second manifeste
convivialiste I’illustre clairement :

1. Le principe de commune naturalit¢ affirme que nous ne sommes pas

« maitres et possesseurs de la nature », mais faisons destin commun avec elle.
Il est au cceur de la pensée écologique.

2. Le principe de commune humanité (qui évoque le communisme) condamne

toutes les discriminations, de sexe, de couleur de peau, de croyance ou de
religion.

85



3. Le principe de commune socialité (cher au socialisme) affirme que la
richesse pour les humains est d’abord celle de leurs rapports sociaux.

4. Le principe de légitime individuation (particulierement revendiqué par
I’anarchisme) pose que la motivation premiére des humains est la quéte de
reconnaissance.

5. Le principe d’opposition créatrice est celui qui animait le premier
libéralisme. C’est lui qui a permis d’en finir avec les monarchies absolutistes
et avec les despotismes.

Ces cinq principes doivent étre tempérés et équilibrés les uns par les autres,

dans le respect premier de I’impératif catégorique de lutte contre 1’Aubris,

contre la folie des grandeurs (Collectif Convivialiste, 2025).
Ici, la pensée d’lllich sur la convivialité repose sur 1’idée que les outils et les institutions
doivent étre a 1’échelle humaine, favorisant 1’autonomie individuelle tout en rendant
possibles des formes de coopération sociale non aliénantes. Cette vision éthique implique
une critique des structures technocratiques et productivistes, et contient en germe une
orientation politique. Le Collectif des Convivialistes ne fait donc pas qu’ajouter une
dimension militante, mais il explicite et systématise les implications politiques latentes de la
convivialité, en les formulant sous la forme de principes normatifs communs. Ce passage de
I’éthique au politique est cohérent avec I’intuition initiale d’Illich selon laquelle la
transformation du rapport aux outils, aux savoirs et au temps suppose ¢galement une
transformation des rapports sociaux et des institutions. De fait, la convivialité, en raison de
son plus grand ancrage politique, fournit des pistes d’applications concrétes qui peuvent
influer sur les éléments que Rosa définit comme les sources de I’aliénation. Cette affirmation

sera élaborée dans la section suivante.

La seconde critique souligne I’incohérence qu’il y a a rechercher délibérément la
résonance, puisque celle-ci repose sur un rapport spontané et non maitris¢é au monde.
Conscient de ce paradoxe, Rosa introduit la notion de semi-disponibilité : « [I]es choses dont
nous disposons complétement, c’est-a-dire dans les quatre dimensions, perdent leur qualité

de résonance. La résonance implique donc la semi-disponibilité » (Rosa, 2020, p. 57). En

86



d’autres termes, selon les quatre niveaux de disponibilité établis par Rosa (étre visible,
atteignable, maitrisable et utilisable), I’objet de résonance doit étre visible et atteignable sans
étre maitrisable ni utilisable. L’impossibilité de maitriser ou d’utiliser un objet pour toucher
a son potentiel résonant est incompatible avec la possibilité d’en disposer, puisqu’il échappe
au contrdle externe. Comment peut-il alors étre conséquent d’en faire une recherche active,
si le principe méme de D’activité résonante est qu’elle échappe a toutes formes de
planification ? On voit difficilement comment la notion de semi-disponibilit¢ offre une
réponse a ce paradoxe. Comment « €tablir » ou « créer » une zone de semi-disponibilité sans
rechercher a maitriser le monde. Cela laisse a penser que la résonance est le résultat d’un
calcul précis de notre approche face au monde, comme si nous pouvions fixer un seuil
critique de la disponibilité. Il faudrait alors chercher la résonance, juste assez pour ne pas
tomber dans les stades plus avancés de disponibilité. Cela place ainsi la responsabilité sur

I’individu qui doit reconnaitre le juste milieu. Comme I’explique lui-méme Rosa :

La surcharge d’attentes de résonance semble de fait un obstacle assuré a leur
réalisation. A vouloir contrdler toutes les conditions et parer a toute perturbation
éventuelle, on entrave paradoxalement I’état de résonance dispositionnelle
puisque 1’on adopte dés lors un mode de relation muette au monde qui cherche
a rendre la résonance disponible (Rosa, 2018, p. 588-589).

Cette approche ne permet pas de créer une réponse structurelle au probléme social qu’est
I’aliénation, elle incite plutot les individus a accumuler le plus d’événements de résonance

dans une vie. L’auteur reconnait lui-méme cette limite :

La capacité de réification se tient ainsi au service de la promesse de résonance,
conformément a sa logique culturelle. Or I’histoire du développement des
forces modernes de réification a inversé ce rapport : 1’exigence de résonance
des sujets est désormais exploitée comme une ressource et une force productive
dans la lutte concurrentielle et sa transformation en désir d’objet
commercialisable fait d’elle un moteur dans le processus d’extension de I’accés
économico-technique au monde. La réification est devenue ainsi le mode
fondamental de relation au monde de la modernité tardive, tandis que
I’orientation vers la résonance n’est concédée qu’a I’état d’exception et
confinée dans de simples oasis (Rosa, 2021, p. 682-683).

87



Cette contradiction meéne a croire que la résonance ne peut étre érigée comme un objectif a
atteindre directement, car il est nécessaire d’instaurer des politiques qui la favorisent pour
pouvoir la mettre en valeur. Tout comme on ne force pas une fleur a fleurir, on déploie un

environnement propice pour permettre a la résonance de se développer.

3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération

Dans Accélération, Rosa explore cinq formes d’inertie, ou de décélération, dont fait
partie la décélération intentionnelle. Celle-ci comporte deux formes, soit la décélération
comme idéologie et la décélération comme stratégie d’accélération. La décélération comme
idéologie n’est pas sans soulever quelques interrogations, car elle inclut de multiples
phénomeénes de décélération volontaire motivée idéologiquement, notamment Ila
décroissance. Malgré le fait que Rosa soutient qu’il est: «indispensable de définir
rigoureusement les formes, la fonction et le statut des processus et des phénomenes qui se
dérobent a une dynamisation ou qui s’y opposent activement » (Rosa, 2011, p. 105-106),

I’idée de décélération comme idéologie est peu développée dans ses travaux.

Plagant toutes les formes de mouvements politiques s’opposant a I’accélération dans
le méme bateau, il affirme que : « [1]a nostalgie, constitutive de la modernité, d’'un monde
perdu, paisible, stable et harmonieux est portée par des représentations imaginaires de la
prémodernité, qui s’associent, dans des mouvements de protestation sociale, a des
représentations d’une postmodernit¢ ou d’une ‘’contre-modernité’> en marge de
I’accélération » (Rosa, 2011, p. 111). Cette vision romantique d’une lutte pour un passé
fantasmé, bien qu’elle puisse correspondre a certains mouvements (qui ne sont d’ailleurs pas
nommeés), ne saurait représenter I’ensemble du mouvement pour la décroissance puisqu’elle
fait abstraction des motivations exprimées par les militant.e.s qui la portent. Il affirme
néanmoins que : « [1]e but de cette idéologie est de stopper, au nom d’une société ou d’une

vie meilleure, le processus d’accélération de la modernité. Elle se nourrit a des sources tres

88



diverses, d’origine religieuse, écologiste, ultra-conservatrice et anarchiste » (Rosa, 2011, p.

112).

Selon Rosa, dans Accélération, la décroissance ne peut €tre une solution a
I’aliénation, car il la per¢oit comme une simple décélération intentionnelle parmi d’autres,
incapable de remédier aux problémes sous-jacents de 1’accélération sociale. Cependant, cette
vision sous-estime le caractére distinct, ainsi que la dimension politique et structurante du
projet de décroissance. Comme D’explique Serge Latouche dans Petit traite de la

decroissance sereine :

Le changement indispensable de cap n’est pas de ceux qu’une simple élection
pourrait résoudre en mettant en place un nouveau gouvernement ou en votant
en faveur d’une autre majorité. Ce qui est nécessaire est beaucoup plus radical :
une révolution culturelle, ni plus ni moins, qui devrait déboucher sur une
refondation du politique (Latouche, 2004, p. 54).

Le traitement expéditif que Rosa réserve a la critique de la décélération volontaire
idéologiquement motivée donne a penser qu’il n’a guere pris le temps d’en explorer les
fondements. Contrairement aux autres formes de décélération, qui peuvent étre vues comme
des réponses réactionnaires et temporaires a 1’accélération, la décroissance propose une
réorientation fondamentale de 1’organisation économique et sociale. A I’inverse de ce que
Rosa dénonce comme étant : « des formes de décélération intentionnelle qui ne se dirigent
pas contre les structures temporelles de la “’société de 1’accélération’’, mais qui peuvent étre
au contraire tout a fait compatibles avec elles » (Rosa, 2011, p. 113), elle consiste en un projet
politique structurant qui appelle a une transformation radicale des modes de production et de
consommation. Elle propose de réorienter les politiques publiques vers la satisfaction des
besoins fondamentaux, le renforcement des communautés locales, en évitant les exces :
« [a]vant tout, il s’agit de savoir si le bien-étre vécu requiert nécessairement de posséder dix
paires de chaussures, souvent de mauvaise qualité, plutot qu'une ou deux solides. [...] Je
réponds que les besoins acceptables devraient étre déterminés par la communauté tout entiere

— la municipalité » (Latouche, 2004, p. 86).

&9



En ce sens, elle s’attaque aux causes systémiques de 1’accélération, telles que la
compétitivité exacerbée et la pression constante de production, en proposant un modele de
société ou le temps est revalorisé : « [r]éduire, ¢’est aussi ralentir et donc résister a I’empire
de la vitesse et aux tendances actuelles» (Latouche, 2004, p. 88). Ainsi comprise, la
décroissance repose sur I’idée qu’il est possible de concevoir des modeles politiques, sociaux
et économiques qui cherchent délibérément a ralentir le rythme de la vie sociale dans le but

explicite de lutter contre I’aliénation.

Cependant, si dans Accélération présente la décroissance comme une forme de
décélération parmi d’autres, le discours est drastiquement différent dans Résonance ou Rosa
consacre un chapitre entier sur les possibilités de la postcroissance (Rosa, 2018, Les crises
de la résonance dans la modernité tardive et les contours d’une société postcroissance, p.
657), ou il affirme notamment que : « [l]es impératifs d’accroissement propres a la société de
croissance, on 1’a vu, entrent de plus en plus en contradiction avec le désir et la promesse de

résonance de la modernité » (Rosa, 2018, p. 661). Il va méme jusqu’a dire :

Le rapport de stabilisation réciproque entre, d’une part, une formation sociale
structurellement axée sur 1’accroissement et 1’extension de I’accés aux choses et,
d’autre part, des formes essentiellement muettes de relations au monde s’est
révélé le probléme fondamental de la modernité tardive. Le dépassement de la
logique d’accroissement et la transformation de la relation au monde s’imposent
par conséquent comme le défi central que la modernité est aujourd’hui appelée
arelever (Rosa, 2018, p. 672).

Toujours dans le méme ordre d’idées, dans Résonance, la subordination du capitalisme est

vue comme primordiale pour atteindre 1’idéal de la vie bonne :

le type et la qualité des relations au monde seront déterminés par la contrainte
d’accroissement économique. Le rapport inverse, 1’ajustement des rapports
économiques a la qualité des relations au monde, ne sera réalisable qu’a
condition que nous parvenions a réinsérer le marché et la concurrence dans la
vie sociostructurelle. En d’autres termes : sans une canalisation et, plus encore,

90



sans un remplacement de la machine « aveugle » d’exploitation capitaliste par
des institutions économiques démocratiques capables d’assujettir les décisions
en maticre d’objectifs, de formes et de moyens de production aux critéres de vie
réussie, il sera impossible de réaliser une forme plus résonante de relation
institutionnalisée au monde (Rosa, 2018, p. 675).

Il apparait donc clairement que, méme pour Rosa, les pistes ouvertes par la décroissance sont

a considérer, et méme essentielles, pour répondre aux impasses de la modernité tardive.

3.2 IMPACTS DE LA CONVIVIALITE SUR L’ALIENATION

A la lumicre de ces constats, il convient maintenant d’analyser en quoi la convivialité
peut constituer une forme de réponse aux formes d’aliénation décrites par Rosa. Cette
réponse passe nécessairement par une atténuation des dynamiques d’accélération, mais aussi

par une modulation des effets liés a la désynchronisation et a la surdisponibilité.

3.2.1 Prévention de ’accélération

Premiérement, la convivialité lutte contre I’aliénation en prévenant I’accélération dans
ses trois composantes, soit I’accélération technique, le changement social et le rythme de la
vie. Selon Rosa, I’accélération technique implique une augmentation constante de la vitesse
dans les domaines de la communication, du transport, de la production, de la distribution et
de la consommation. Cela transforme les rapports spatio-temporels de la société, en cherchant
a optimiser 1’efficacité et la rentabilité au détriment des processus naturels et humains. La
convivialité, en revanche, repose sur I’idée de limites délibérées et de sobriété volontaire.
Illich affirme que le bien-étre des personnes ne s’améliore pas nécessairement par le
développement de la technique ni de I’acces aux biens : « [u]ne société qui définit le bien
comme la satisfaction maximale du plus grand nombre de gens par la plus grande
consommation de biens et de services industriels mutile de fagon intolérable I’autonomie de

la personne » (Illich, 1973, p. 31).

91



L’approche conviviale rejette donc la logique de 1’innovation technique qui consiste a
maximiser la vitesse et 1’efficacité et propose plutot d’établir des limites au développement
technique en privilégiant des outils maniables. Cette prévalence de 1’outil maniable limite le
développement des outils manipulables, prévenant de fait un progrés technique qui ne serait
pas nécessaire pour les outils qui fonctionnent déja. Cette approche, qui pour Illich vise a
favoriser I’autonomie individuelle, permet alors d’avoir une accélération technique moins
forte, car sa pertinence méme est remise en question. En tant qu’héritier de cette pensée, le
mouvement de décroissance avec son programme en « huit R » appelle également a une
réduction de I’accélération technique, particulierement par la réduction et la réutilisation. Au
niveau de la réduction, Latouche souligne simplement qu’ : « [i]l s’agit d’abord de limiter la
surconsommation et 1’incroyable gaspillage de nos habitudes » (Latouche, 2004, p. 63). Il en
va de méme pour la réutilisation, qu’il définit comme : « la nécessité de réduire le gaspillage
effréné, de combattre 1’obsolescence programmée des équipements et de recycler les déchets
non réutilisables directement» (Latouche, 2004, p. 68). Cela signifie concrétement de
valoriser des pratiques comme 1’artisanat, les réseaux locaux et la production a échelle
humaine en fonction des besoins réels établis par la communauté. Ces changements
d’habitude de consommation engendrent nécessairement une baisse de la production par la
réduction de la demande. Cette mesure permet de limiter I’accélération technique, car celle-

ci est intimement liée avec la production :

Dans le systéme capitaliste, la vitesse de production en croissance constante va
nécessairement de pair avec une augmentation des vitesses de distribution et de
consommation, qui sont elless-mémes stimulées par les innovations
technologiques et sont donc également a I’origine du fait que les structures
matérielles de la société se reproduisent et se transforment dans des laps de temps
de plus en plus courts (Rosa, 2011, p. 98).

La réponse qu’apporte une conception conviviale du monde sur I’accélération technique
repose prioritairement sur des outils maniables qui ont la capacité de transformer le rapport

a la consommation.

92



Deuxi¢mement, 1’accélération du changement social chez Rosa correspond a une
transformation rapide et continue des structures sociales, des pratiques culturelles et des
modes de vie. Contrairement a 1’accélération technique, qui est intentionnelle et orientée vers
un but précis, I’accélération du changement social se manifeste de manicre diffuse et
imprévisible. Elle se traduit par une modification accélérée des normes, des valeurs, des roles
sociaux, et des institutions. Selon Rosa, cette compression du présent génere une instabilité
structurelle, puisque les reperes culturels et sociaux deviennent rapidement désuets, ce qui

fragilise 1’identité personnelle et collective.

La convivialit¢ et le mouvement de décroissance partagent une préoccupation
commune face a cette dynamique d’accélération du changement social. Comme 1’explique
Illich : «[I]e souci de toujours renouveler modeles et marchandises — usure rongeuse du
tissu social — produit une accélération du changement qui ruine le recours au précédent
comme guide de I’action » (Illich, 1973, p. 11). Ce « recours au précédent comme guide de
I’action » réfere a 1’'usage et la transmission de connaissances dans une communauté. La
solution offerte par le mouvement convivialiste est de valoriser les pratiques communautaires
ancrées dans la durée, cherchant ainsi a réintroduire de la stabilité au sein d’un monde en
perpétuelle mutation. Sans €tre un repli réactionnaire, Illich explore cette idée principalement
dans ses réflexions sur les soins de santé, dont il déplore la perte de savoirs ancestraux. Ce
mode d’interactions permet une réintroduction et une préservation des pratiques
vernaculaires qui, bien qu’imparfaites, permettent aux agents de garder une certaine part de

contrdle dans leurs soins de base, plutot que de déléguer complétement a une classe d’experts.

De fait, une préservation des savoirs vernaculaires facilite une conservation des points
de repére sociaux, propre a chaque groupe. Par ailleurs, le mouvement plus large de la
décroissance appelle a un recentrage des décisions politiques. Latouche I’explique dans son
programme des « huit R » avec « relocaliser » : « [d]ans I’optique de construire une société
de décroissance sereine, la relocalisation n’est pas seulement économique. C‘est la politique,

la culture, le sens de la vie qui doivent retrouver leur ancrage territorial. Ce qui implique que

93



toute décision économique, politique, culturelle, pouvant étre prise a 1’échelle locale, doit
étre prise localement» (Latouche, 2004, p. 63). En valorisant des pratiques locales et
résilientes, la décroissance cherche a créer un modele de société ou les changements sociaux
proviennent de choix collectifs délibérés. La vitesse de transformation des structures sociales
et culturelles est donc plus & méme de respecter les rythmes naturels, tout en soutenant une

identité collective alors ébranlée par la désuétude des reperes.

Dans cette optique, il devient pertinent de considérer les pratiques délibératives et les
formes d’organisation a échelle humaine comme des outils conviviaux au sens défini par
Illich, soit des instruments qui permettent aux individus d’agir avec autonomie dans leur
environnement social. Ces dispositifs — assemblées locales, espaces de discussion, projets
collectifs territorialisés — offrent des médiations entre I’individu et le monde, et permettent
une participation active a la construction du sens commun. C’est précisément ce role
médiateur de I’outil que Rosa tend a négliger dans sa théorie de la résonance. Bien que Rosa
accorde une grande importance a 1’expérience subjective de résonance, mais accorde peu
d’importance a I’objet ou I’outil qui rend cette résonance possible. Or, dans ses propres
exemples, les outils conviviaux agissent bel et bien en tant que médiateurs de résonance —
pensons, par exemple, a un parc municipal, a un instrument de musique ou une bonne recette.
Ces médiations ne sont pas neutres ni accessoires : elles sont faconnées par des choix
culturels, sociaux et politiques, et ouvrent des canaux concrets vers la résonance. En ¢ludant
cette dimension de la fabrication humaine des dispositifs de médiation, Rosa limite I’analyse
a une réception passive du monde créé. A 1’inverse, Illich remet au cceur de la réflexion le
role de 1’agir humain, de la conception et du choix des outils. Ce déplacement théorique
permet de ne pas confondre la résonance avec un événement hasardeux ou mystique, mais
d’y voir une construction sociale possible, ancrée dans des pratiques, des institutions et des
technologies choisies pour leur capacité a favoriser des liens humains riches, équitables et
autonomes. En ce sens, Illich propose une articulation forte entre 1’éthique et le politique, ou
la maniére dont les outils sont congus, distribués et utilisés devient un levier fondamental de

transformation sociale.

94



Troisiémement, 1’accélération du rythme de la vie correspond a I’impression que
chaque ¢lément qui compose le quotidien s’accélere, avec un enchainement d’actions qui se
déroulent a vitesse croissante. Il s’agit de faire plus de choses en moins de temps, un
phénomene qui provoque une sensation constante de manque de temps et d’urgence. Rosa
précise que cette accélération n’est pas simplement causée par des facteurs techniques ou
sociaux isolés, mais qu’elle résulte d’'une dynamique culturelle, économique et sociale plus
large qui pousse les individus a optimiser leur temps en permanence. Ce phénomene est
paradoxal : I’accélération technique, censée libérer du temps par une efficacité accrue,
produit au contraire une multiplication des activités, qui alimente un sentiment généralisé de
pression temporelle (Rosa, 2011, p. 187). En d’autres mots, la hausse de la consommation de
biens et de services nécessite également une hausse du temps qui y est consacré, tant au

niveau de 1’acquisition, de I’'usage et du temps de travail nécessaire pour en faire 1’achat.

La convivialité, par son appel a une vie volontairement simplifiée et orientée vers des
pratiques partagées, contribue a un ralentissement intentionnel du rythme de la vie. Par
I’ascese conviviale, c¢’est-a-dire par sa conception méme de la vie bonne, Illich encourage
une réappropriation du temps libéré de I’'impératif de productivité et décourage une forme de
frénésie consumériste qui pousse a accumuler les biens et les expériences. A 1’opposé, il

présente un idéal de la vie bonne fondée sur 1’austérité :

L homme qui trouve sa joie et son équilibre dans I’emploi de I’outil convivial,
je ’appelle austere. I connait ce que I’espagnol nomme la convivencialidad, il
vit dans ce que 1’allemand décrit comme la Mitmenschlichkeit. Car I’austérité
n’a pas vertu d’isolation ou de cloture sur soi. [...] L austérité fait partie d’'une
vertu plus fragile qui la dépasse et qui I’englobe : c’est la joie, I’eutrapelia,
I’amitié (Illich, 1973, p. 12-13).

En promouvant une approche qui valorise 1’autolimitation et la sobriété conviviale, Illich
cherche a rétablir un rapport au temps basé sur une participation active aux pratiques

quotidiennes plutdt qu’une quéte incessante de productivité : « [lJorsqu’une société refoule

95



la convivialité en deca d’un certain niveau, elle devient la proie du manque ; car aucune
hypertrophie de la productivité ne parviendra jamais a satisfaire les besoins créés et multipliés
a I’envi» (Illich, 1973, p. 28). 1l partage I’idéal de Rosa ou la vie se compose de relation
qualitative aux activités créatrices de sens et propose un modele de vie ou le bien-étre ne

repose pas sur 1’accumulation d’expériences ou d’actions :

Pour étre efficient et rencontrer les besoins humains qu’il détermine aussi, un
nouveau systetme de production doit retrouver la dimension personnelle et
communautaire. La personne, la cellule de base conjuguent de fagon optimale
I’efficacité et I’autonomie : c’est seulement a leur échelle que se déterminera
le besoin humain dont la production sociale est réalisable (Illich, 1973, p. 27).
En pronant une vie axée sur la sobriété volontaire, la convivialité vise a restaurer un équilibre
entre les individus et leur environnement, fondé sur la reconnaissance mutuelle, 1’entraide,
et I’échange non marchand. Il en va de méme pour les mouvements décroissantistes et leur

valorisation de la réduction. Loin de concerner uniquement la consommation, la réduction

prend également un sens plus large :

Réduire le temps de travail, enfin, est un élément essentiel [...] On ne construira
pas une société sereine de décroissance sans retrouver les dimensions refoulées
de la vie : le loisir de faire son devoir de citoyen, le plaisir des activités de
fabrication libre, artistique ou artisanale, la sensation du temps retrouvé pour
le jeu, la contemplation, la méditation, la conversation, voire tout simplement
la jouissance d’étre en vie (Latouche, 2004, p. 67).

Latouche va méme jusqu’a affirmer qu’ : « [a]ccroitre le temps non contraint pour permettre
I’épanouissement des citoyens dans la vie politique, privée et artistique, mais aussi dans le
jeu ou la contemplation, est la condition d’une nouvelle richesse » (Latouche, 2004, p. 125).
En proposant des formes de production locale et non standardisée, ce systéme encourage des
modes de vie qui valorisent des rapports humains plus directs et authentiques. Comme le dit
lui-méme Rosa, une vie épurée d’une consommation excédentaire aux besoins permet d’avoir

un rythme de vie plus calme :

96



Ce qui ne fait pas de doute, en tout cas, c’est que le fait de disposer d’un nombre
croissant de biens et d’informations réduit le temps que 1’on peut consacrer a
chaque objet [...] On pourrait multiplier les exemples des contraintes de
I’accélération, qui montrent une fois de plus a quel point les logiques de
I’augmentation quantitative et de 1’accélération sont liées dans la société
moderne (Rosa, 2011, p. 157).

I1 ajoute ensuite que :

Cette ¢lévation est encore accentuée par le fait que le temps nécessaire pour
opérer des choix de manicre rationnelle et informée et pour coordonner et
synchroniser les activités ne cesse d’augmenter. L’offre croissante de biens et
de services de plus en plus complexes, d’une part, la dérégulation, la
flexibilisation, la déroutinisation, d’autre part, en sont également responsables.
Elles ont pour conséquence que les processus de décisions concernant les
différentes options, qui s’offrent avec une fréquence toujours plus grande
deviennent eux-mémes de plus en plus complexes, et exigent donc plus de
temps (Rosa, 2011, p. 157-158).

En somme, par la valorisation de la lenteur, des liens et activités signifiantes et par une baisse
de la consommation effrénée, I’application de valeurs conviviales méne a un rythme de vie
plus lent. Toutefois, pour que cet idéal de ralentissement acquiere une portée véritablement
transformatrice, il est nécessaire de dépasser le seul registre éthique de la vie bonne pour
aborder le politique. Si Rosa met en avant I’importance d’expériences de résonance comme
antidote a 1’aliénation moderne, il tend a concevoir ces expériences comme des événements
subjectifs, sans interroger les conditions structurelles qui permettent leur émergence. C’est
ici qu’Illich introduit un déplacement théorique. En centrant sa critique sur les outils, il insiste
sur la maniere dont les dispositifs techniques et institutionnels fagonnent notre rapport au
monde. L’outil convivial d’Illich ne sert pas uniquement a restaurer une autonomie €éthique
individuelle, il constitue aussi un levier de politisation. Il devient un moyen de refaire du
politique a partir du quotidien, en redonnant a chacun la capacité d’agir dans son
environnement a travers des médiations choisies et appropriées. Contrairement a Rosa, qui
s’en remet principalement a I’expérience vécue de la résonance, Illich propose une voie

tangible pour la construction d’une société plus juste, soit de penser la fabrication, la

97



diffusion et la gouvernance des outils comme un acte politique fondamental. Ce passage de
I’éthique a I’institution du politique par I’outil convivial permet de sortir d’une posture
purement critique ou contemplative pour envisager des pratiques concretes de transformation

sociale. Ainsi, 14 ou Rosa identifie ’aliénation, Illich esquisse les moyens de sa désactivation.

3.2.2  Frein aux possibilités de désynchronisation

Par le terme « désynchronisation », Rosa entend une friction entre d’une part 1’accélération

et d’autre part les différentes formes de décélération. Comme I’explique Frédéric Legault :

SiI’on est d’accord avec la lecture temporelle de la société proposée par Rosa,
I’on pourrait constater aisément deux choses ; tout d’abord, I’impossibilité que
I’ensemble des systémes sociaux peuvent opérer sur la méme vitesse et,
ensuite, les risques de désynchronisation que ce premier constat implique. En
effet, rien n’indique précisément qu’il serait envisageable de concevoir un
processus monolithique et homogene d’accélération sociale (Legault, 2016, p.
20).

Alors que Rosa associe les ralentissements ou les freins a 1’accélération au concept de
décélération, il consacre également un chapitre entier d’Accélération (chapitre 12, Politique
situative : des horizons temporels paradoxaux entre désynchronisation et désintégration) aux
enjeux de désynchronisation qui affecte la prise de décision politique. Dans ce chapitre, il
soutient notamment que :

L’une des difficultés centrales, spécifiquement temporelles, de la politique
démocratique est donc qu’une formation de la volonté participative et
délibérative, qui intégre un large espace public, ne peut étre accélérée que dans
des conditions sociales déterminées et dans des limites étroites. La synthése et
I’articulation des intéréts collectifs, et la recherche de la décision démocratique,
sont et restent des processus extrémement longs, et la politique démocratique
est par conséquent particulierement exposée au risque d’une désynchronisation
par rapport a des évolutions sociales et économiques susceptibles d’une plus
forte accélération (Rosa, 2011, p. 310).

La notion de désynchronisation du politique désigne un décalage temporel croissant entre le

rythme accéléré des dynamiques économiques et technologiques et le rythme plus lent des

98



processus délibératifs caractéristiques des régimes démocratiques. En d’autres termes, les
systéemes €économiques et sociaux modernes évoluent beaucoup plus rapidement que les
systemes politiques démocratiques qui, par leur nature méme, nécessitent un temps
considérable pour délibérer et prendre des décisions. En particulier, les processus délibératifs
qui sont essentiels a la démocratie (comme le débat public, la consultation, la négociation et
la formation de décisions collectives) tendent a devenir de plus en plus longs et complexes a
mesure que les sociétés deviennent plus hétérogenes, c’est-a-dire composées de populations

aux intéréts, besoins et valeurs de plus en plus diversifiés :

[M]oins le consensus sur les valeurs d’une société est prévisibles, moins les
principes de motivation et de Iégitimation du débat politique sont définis par la
tradition et la convention, et plus il devient ardu de parvenir & un consensus,
autrement dit de former une volonté suscitant I’adhésion. Et, de fait, toutes les
sociétés de la modernité avancée tendent a devenir de plus en plus pluralistes et
« postconventionnelles » (Rosa, 2011, p. 323).

Ce décalage temporel entraine une forme d’autonomisation progressive du systéme
économique par rapport au systéme politique. Autrement dit, I’économie, qui repose sur des
décisions rapides, des ajustements constants et une recherche permanente d’efficacité,
devient de plus en plus indépendante des processus démocratiques qui, au contraire, exigent
du temps et de la réflexion. Cela crée une situation ou les institutions politiques sont percues
comme trop lentes, inefficaces ou inadéquates pour répondre aux défis imposés par les

transformations économiques rapides.

Rosa utilise I’expression de « politique situative » pour désigner ce phénomene. Cela
signifie que, plutdét que de répondre aux problémes sociaux a travers des processus
démocratiques complets et réfléchis, les décisions politiques tendent a étre prises de maniére
ad hoc, c’est-a-dire en fonction des situations immédiates, souvent sous la pression de
I’urgence économique ou technologique. La politique devient alors réactive : « [elle] perd
ainsi son rdéle d’acteur de I’organisation, pour jouer désormais le role d’un participant

principalement réactif » (Rosa, 2011, p. 321), s’adaptant constamment aux besoins imposés

99



par 1’accélération socio-économique. Ce faisant, il met en évidence une incompatibilité entre
le rythme accéléré des processus économiques et techniques et les processus délibératifs de

la démocratie.

Or, la convivialité d’Ivan Illich et le mouvement de décroissance offrent des réponses
conceptuelles intéressantes a ce probléme. Elles proposent une critique fondamentale de la
logique d’accélération en soulignant I’importance de restructurer les processus décisionnels
dans des spheres décentralisées, pour qu’ils soient compatibles avec une participation plus
directe et démocratique. Illich affirme d’ailleurs que : « la limitation et le contrdle des outils
sociaux seront le fait d’un processus de participation et non d’un oracle d’experts » (Illich,
1973, p. 29), ce qui souligne I’'importance de la participation citoyenne dans les prises de
décisions politiques. La posture illichienne sous-tend une participation des individus a
I’établissement des valeurs sociales : « [1]a relation conviviale, toujours neuve, est le fait de
personnes qui participent a la création de la vie sociale» (Illich, 1973, p. 28). Cette
proposition s’appuie sur les fondements théoriques de la critique sociale développée dans La
Convivialité qui affirme que les institutions modernes tendent a devenir contre-productives
lorsqu’elles dépassent un seuil de complexité et de centralisation. Pour Illich, une société
juste repose sur la capacité des individus a fagonner activement leur propre environnement
social a travers des outils et des institutions conviviales, c’est-a-dire accessibles,
compréhensibles et controlables par tous. En ce sens, la centralisation excessive des
processus décisionnels limite 1’autonomie individuelle et collective, générant une forme

d’aliénation structurelle.

Le mouvement de décroissance développe une critique similaire et revendique la
nécessité de ralentir pour restaurer un contréle démocratique sur nos choix collectifs, en
affirmant que la logique d’accélération et de croissance infinie, caractéristique de la
modernité capitaliste, engendre une perte de sens démocratique et un affaiblissement des
capacités d’agir des citoyens. La notion de relocalisation, qui fait partie du programme en
« huitR » de Latouche, est particulierement révélatrice. Cela s’illustre notamment par la

volonté de développement de réseaux décisionnels décentralisés :

100



La relocalisation occupe donc une place centrale dans 1’utopie concréte et se
décline presque immédiatement en programme politique. La décroissance
semble rénover la vieille formule des écologistes : penser globalement, agit
localement. Si I'utopie de la décroissance implique une pensée globale, sa
réalisation démarre sur le terrain. Le projet de décroissance locale comprend
deux volets : I’innovation politique et I’autonomie économique (Latouche,
2004, p. 71-72).

Par «innovation politique », Latouche suggere de rapprocher le politique des instances
citoyennes. Il nomme plusieurs exemples, dont le concept de « biorégion», aujourd’hui
repopulariser par Alain Deneault (Faire que ! L’engagement politique a [’ere de [’inoui,
2024), ou : « [c]e qui compte, c’est I’existence d’un projet collectif enraciné dans un territoire
comme lieu de bien en commun et donc a préserver et a soigner pour le bien de tous. [...] Il
s’agit de I’espace de la reconnaissance identitaire et de la capacité d’action coordonnée et
solidaire » (Latouche, 2004, p. 74). Un autre exemple est la mise en place de systémes de
production agroécologique en circuits courts. Ce niveau permet la création de structure ou
les processus décisionnels sont participatifs, comme les coopératives ou des associations
locales, qui facilitent la délibération et le consensus. Finalement, un autre exemple repose sur
les initiatives urbaines de convivialité, comme les ruelles vertes, les coopératives d habitation
ou les centres communautaires, qui contribuent a synchroniser les décisions locales avec les
besoins communautaires. Cette application des principes conviviaux s’accorde tout a fait

avec une ¢thique de la résonance, puisque :

La théorie de la résonance, enfin, plaide en faveur de la réhabilitation d’une
forme d’organisation démocratique dans laquelle la politique n’est plus avant
tout la sphere de la lutte d’intérét, du conflit et de la bataille pour la défense des
droits, mais qui congoit au contraire la démocratie comme un instrument
d’assimilation des institutions publiques, des structures dominantes et du cadre
de vie commune, bref comme une forme d’organisation ouvrant des
perspectives d’expériences d’autoefficacité véritablement collectives et de
rapports de résonance politique (Rosa, 2013, p. 708).

En remettant les rénes des décisions politiques a un niveau communautaire, la

désynchronisation peut s’estomper, car le politique reprend un rythme plus pres des réalités

101



collectives. Comme le rappel Rosa : « [l]a croissance, ’accélération et le développement de
I’innovation ne sont pas des processus autonomes ou autocommandés. Ils sont mis en ceuvre
par les sujets politiques et économiques » (Rosa, 2018, p. 659). L’effet de désynchronisation
n'est donc pas une fatalité. Ainsi, ’appel a restructurer les processus décisionnels dans des
spheres décentralisées n’est pas seulement une revendication organisationnelle, mais découle
d’une vision éthique et politique du monde, ou I’autonomie, la participation et la justice

sociale deviennent des principes directeurs.

3.2.3  Prévention d’une surdisponibilité

Dans un autre ordre d’idées, puisqu’une société conviviale évite le monopole radical et
les technologies inaccessibles, elle évite de tomber dans 1’indisponibilité par trop de
disponibilité — cette une situation ou la surabondance d’options, de connexions, d’outils et
d’acceés a I'information entralne un affaiblissement de la capacité humaine a se relier

authentiquement au monde :

Car les processus de mise a disposition ont un revers aussi puissant que
paradoxal : a bien des égards, le « monde de la vie » dans la modernité
tardive devient de plus en plus indisponible, opaque et incertain. Avec pour
conséquence le retour de 1’indisponibilité dans la vie concréte, mais sous
une forme modifiée et angoissante, comme une sorte de monstre qui se
serait créé lui-méme (Rosa, 2020, p. 133).
En d’autres termes, plus nous rendons le monde disponible par des moyens techniques
sophistiqués, plus nous perdons notre capacité a en faire une expérience riche et significative.
Rosa parle d’une disponibilité totale qui érode la profondeur des expériences humaines, car
elle substitue la connexion instantanée et utilitariste a une relation authentique avec le monde.
Certains exemples se constatent dans la vie courante, notamment la surabondance d’outils de

communication, comme les cellulaires ou les réseaux sociaux, qui génére une dispersion de

I’attention et un sentiment de superficialité dans les interactions.

102



Ivan Illich offre une réponse indirecte, mais puissante, a cette problématique par son
concept de monopole radical, qu’il considére comme un état ou un outil ou une technologie
particuliére devient tellement central dans une société qu’il n’est plus possible de fonctionner
sans y recourir. La société conviviale, telle qu’il la congoit, repose sur 1’accessibilité
démocratique des outils, c’est-a-dire leur mise a disposition de maniére égale, transparente,
et sans monopolisation par des experts ou des institutions centralisées. Ce modele contraste
radicalement avec celui de la modernité technologique décrite par Rosa, qui tend a multiplier
I’acceés au monde par I’innovation technique tout en le rendant simultanément inaccessible
en raison de sa complexité croissante. Pour Illich, la critique du monopole radical signifie
que les outils et les systémes ne doivent pas devenir indispensables ni exclusifs. En d’autres
termes, ils doivent demeurer des options parmi d’autres. Contrairement aux outils modernes
qui créent une dépendance structurelle (ex. : automobiles dans des environnements congus
uniquement pour elles), les outils conviviaux permettent une pluralité d’approches. Cela
réduit la disponibilité illimitée au profit d’une disponibilité intentionnelle. Par exemple, on
peut penser a un réseau de transport convivial qui favoriserait des solutions diversifiées
(marche, vélo, transports en commun accessibles) qui n’imposent pas de standardisation ou
d’autres formes d’indisponibilités liées au monopole de la voiture, dont I’exemple le plus
frappant est sans doute les bouchons de circulation. Ce type d’outil permet de préserver et

d’accroitre 1’agentivité des individus qui gagnent alors en contrdle sur leur vie.

L’outil convivial est central dans la critique de la modernité technologique d’Illich, en
ce qu’elle fait perdre une certaine simplicité des outils qui les rend accessibles et qui préserve
I’autonomie. Ce phénomene concentre le pouvoir entre les mains d’experts ou d’institutions
spécialisées. La convivialité suppose notamment la remise en question de 1’innovation
perpétuelle, soit une limitation délibérée de 1’usage des technologies lorsque celles-ci
entravent la liberté individuelle et collective, principe qui s’oppose directement a 1’impératif
de I’accélération technique décrit par Rosa. Cela implique également la démocratisation de
I’usage des outils, ou les technologies conviviales doivent étre accessibles, compréhensibles

et modifiables par I’ensemble de la population, sans nécessiter une expertise exclusive qui

103



favoriserait la concentration du pouvoir. Lorsque les outils trop complexes sont généralisés,
ils créent une forme d’indisponibilité¢ par leurs exigences d’expertise ou d’infrastructure

coliteuse qui déconnecte 1’utilisateur de son environnement. Comme le nomme Rosa :

La raison pour laquelle nous sommes partout confrontés dans le quotidien a des
indisponibilités frustrantes et angoissantes tient avant tout au clivage catégoriel
entre disponibilité de principe et disponibilité pratique, ou encore a la
simultanéité pratique. Cette derniere, chacun en fait I’expérience lorsqu’il tente
de baisser les vitres de sa voiture ou de desserrer le frein a main électrique alors
que le systéme électronique du véhicule est bloqué. Autant de broutilles qu’on
aurait encore rendues disponibles en quelques gestes il y a quelques années a
peine (Rosa, 2020, p. 134).

Un idéal convivial se garde de pousser le développement technologique a un niveau superflu
pour son usage souhaité, sans compliquer inutilement ce qui fonctionne déja. En mettant
I’accent sur la maitrise humaine, ’accessibilité démocratique, et la sobriété volontaire, elle
permet de conserver une plus grande autonomie face aux outils. En somme, la société
conviviale d’Illich, par son rejet des monopoles radicaux et son souci de rendre les outils
véritablement accessibles, évite le piége de la disponibilité totale qui conduit a

I’indisponibilité par surabondance.

3.3 CONCLUSION DU CHAPITRE

L’analyse des impacts de la convivialité sur I’aliénation met en lumiére la pertinence
actuelle des idées développées par Ivan Illich, particuliérement en ce qui concerne la critique
de I’accélération sociale, de la désynchronisation et de la surdisponibilité. En proposant une
alternative fondée sur 1’autolimitation, 1’appropriation communautaire des outils et la
valorisation de pratiques locales, la convivialit¢ apparait comme un frein efficace aux
processus d’accélération décrits par Hartmut Rosa. Loin de se limiter a une critique abstraite,

la convivialité offre une approche pratique qui permet de ralentir le rythme de vie, de

104



favoriser des décisions collectives décentralisées, et de rendre les outils plus accessibles et
controlables par les individus. Par 1’évitement des monopoles radicaux et la promotion
d’outils conviviaux, la convivialit¢ réduit les risques d’indisponibilité par trop de
disponibilité, contribuant ainsi a une réappropriation significative du monde par les acteurs

eux-mémes.

En outre, I’analyse démontre que la convivialité ne vise pas a supprimer les avancées
techniques ou les changements sociaux, mais plutdt a les orienter vers des fins qui sont
véritablement choisies et non imposées par une logique de productivité ou de rentabilité. Cela
transparait les préoccupations actuelles de la décroissance, qui cherche a recentrer les
processus décisionnels sur des valeurs locales, partagées et humaines. Cette démonstration
de I’'impact positif des principes de décroissance sur 1’accélération est soutenue par Rosa qui

souligne que les logiques de croissance limitent les axes de résonance :

La difficulté grandissante a alimenter le processus global d’accroissement et de
dynamisation ne produit donc pas seulement une crise économique continue
[...], elle entraine également une crise générale de la relation écologique,
politique et subjective au monde. Dans ces trois dimensions, la stratégie
d’extension de 1’acceés au monde conduit paradoxalement a des formes de perte
du monde progressive et donc a une réduction au silence des axes de résonance
(Rosa, 2018, p. 661).

Finalement, cette réflexion met en évidence une concomitance profonde entre la théorie
de la convivialité d’Illich et la théorie de la résonance de Rosa. Les deux auteurs dénoncent
I’aliénation produite par des systémes socio-économiques qui échappent au controle des
individus et proposent, chacun a leur maniére, des pistes pour retrouver une relation plus
authentique et durable avec le monde. Dans un contexte de crise écologique,
d’hyperconsommation et de perte de sens, la convivialité apparait comme une voie

prometteuse pour repenser nos rapports aux techniques, aux institutions et a autrui.

105



CONCLUSION GENERALE

Ce travail d’analyse a cherché a démontrer la pertinence et la complémentarité¢ des
concepts développés par Ivan Illich et Hartmut Rosa pour adresser des enjeux contemporains
liés a I’aliénation dans le contexte de la modernité tardive. En explorant les liens entre la
convivialité et la théorie de la résonance, 1’objectif était de montrer comment ces perspectives
théoriques peuvent contribuer a une critique approfondie des dynamiques d’aliénation qui
caractérisent nos sociétés actuelles. La portée de cette recherche réside dans sa capacité a
articuler les apports critiques de deux penseurs issus de générations et de contextes différents,
en mettant en lumiere le potentiel de leurs idées pour comprendre et éventuellement atténuer
les formes d’aliénation propres a la société contemporaine. Plus précisément, 1’étude
souligne comment la convivialité, en favorisant I’autonomie individuelle et collective, peut
jouer un rdle crucial dans la réhabilitation de rapports de résonance authentiques au sein d’un
monde dominé par la recherche de performance, de vitesse et d’efficacité. Elle explique
¢galement comment la convivialité peut freiner les processus d’accélération en proposant des

pratiques qui privilégient la lenteur, la délibération et I’ancrage local.

En articulant la critique de 1’outil industriel et de la société technicienne développée
par Illich avec la théorie de la résonance de Rosa, on obtient une double lecture de
I’aliénation qui est a la fois structurelle et existentielle, politique et subjective. On peut retenir
que la spécificité de la pensée d’Illich repose sur sa capacité a proposer une critique radicale
des institutions modernes. Son concept d’outil convivial désigne moins un objet technique
qu’un principe d’organisation sociale fondé sur I’autonomie, la responsabilité et la limitation
volontaire. Il s’agit d’un outil utilisable par chacun, sans expertise centralisée, et qui permet
a l'utilisateur de rester maitre de son usage. Cette conception s’accorde pleinement avec la

critique que Rosa adresse aux dispositifs et infrastructures modernes qui tendent a rendre le



monde « indisponible », c’est-a-dire opaque, rigide et insensible a nos tentatives d’entrer en

relation significative avec lui.

Rosa insiste sur le fait que I’aliénation dans la modernité tardive prend la forme d’une
perte de résonance : les individus ne parviennent plus a établir un rapport vivant, réciproque
et transformateur avec le monde qui les entoure. Or, cette perte ne résulte pas d’un simple
¢loignement psychologique ou spirituel, mais bien d’un enchainement de logiques sociales,
économiques et techniques, ou I’accélération permanente rend impossible une stabilisation
des liens et des pratiques. C’est a ce point que la pensée d’Illich devient précieuse, car elle
permet de réintroduire la question de 1’agir humain, du choix technique, et, partant, la
possibilité de concevoir des médiations conviviales — des outils, des institutions, des formes
de vie — qui soient susceptibles de restaurer des conditions propices a la résonance.
Autrement dit, si Rosa décrit la résonance comme une réponse affective, cognitive et
corporelle a une sollicitation du monde, Illich fournit les conditions matérielles et sociales de
possibilité¢ d’une telle expérience. Dans la mesure ou 1’outil convivial favorise la maitrise
individuelle et collective des moyens d’existence, il peut étre vu comme un vecteur de
résonance. Un sentier de marche, une bicyclette, un jardin communautaire ou une
bibliotheque librement accessible sont autant de dispositifs qui permettent une relation au
monde non instrumentale, non consumériste, et qui engagent le sujet dans une réponse

transformative.

Mais la ou Rosa semble s’arréter a la description de ces expériences qualitatives, Illich
pousse la réflexion plus loin en interrogeant les structures institutionnelles qui rendent
possible ou non leur généralisation. Rosa reconnait que les formes de résonance sont
tributaires de conditions sociales spécifiques, mais il évite généralement d’assigner une
responsabilité politique explicite a leur production ou a leur effondrement. Il s’agit pour lui
d’une perte de résonance plus ou moins systémique, mais il ne propose pas de projet de
transformation politique. Sur ce point, Illich, et plus encore le convivialisme contemporain,

apportent une contribution cruciale, c’est-a-dire qu’ils insistent sur la nécessité de penser

107



I’¢thique et la politique conjointement, en inscrivant les pratiques individuelles dans des

cadres institutionnels qui soutiennent la coopération, la délibération et 1’autolimitation.

L’un des résultats importants de cette analyse est donc de montrer que la convivialité
n’est pas seulement un correctif éthique ou un choix de style de vie alternatif, mais une
condition politique de possibilité de la résonance. A travers les outils conviviaux, les
pratiques locales et les institutions peuvent étre réorganisées pour favoriser des rapports plus
authentiques entre les individus et leur environnement. La convivialit¢ fournit un mode¢le
normatif alternatif a celui de la croissance, de ’efficacité et de 1’optimisation. En mettant
I’accent sur les limites, elle recentre les débats politiques sur ce que signifie vivre ensemble
dans un monde fini, et non sur la maniére de prolonger indéfiniment la fuite en avant

technologique.

De plus, le croisement entre Rosa et Illich permet de formuler une critique de la
dépolitisation des enjeux de 1’aliénation. Lorsque Rosa identifie une crise de sens li¢e a
I’accélération, il laisse entendre que cette crise pourrait étre surmontée par une modification
de notre rapport au temps, a autrui et au monde. Toutefois, sans un cadre politique et
institutionnel qui permette I’émergence de pratiques alternatives, cette transformation reste
au niveau de I’idéal. La convivialité vient pallier cette limite, en montrant comment les
structures mémes de la société doivent étre réorientées. Ces champs doivent €tre repensés a
partir de la capacité des individus a cohabiter librement, a coopérer sans domination et a
maitriser collectivement les moyens de leur subsistance. Contrairement a la vision dominante
de la technique comme vecteur neutre de progres, Illich insiste sur le fait que les outils
faconnent les sujets. Il n’est pas un simple prolongement de 1’intention humaine, mais une
structure qui peut émanciper ou aliéner. Or, cette perspective éclaire d’un jour nouveau les
concepts de Rosa, selon lesquels la résonance suppose une relation « vibrante » entre le sujet

et le monde, dans une logique de transformation réciproque.

Il convient également de souligner un second apport important. En articulant la
résonance a la convivialité, on évite le risque d’individualisation de la critique sociale. Il

serait en effet tentant de faire de la résonance une affaire purement subjective — une sorte

108



de qualité de présence ou d’attention au monde. Or, Illich nous rappelle que cette qualité
dépend de conditions sociales, techniques et politiques concretes. Sans acces a des outils
conviviaux, sans autonomie alimentaire, sans temps libéré de la contrainte salariale, il est
illusoire d’espérer une résonance durable. Le travail de Rosa bénéficie donc d’étre articulé a
un projet plus explicitement politique, tel que celui des convivialistes, qui cherchent a
traduire 1’aspiration éthique a la vie bonne en programme de transformation collective. Enfin,
la synthése opérée entre les deux auteurs permet de mettre en évidence un autre point
essentiel, soit que la critique de 1’aliénation ne peut se limiter a une dénonciation des effets
psychologiques du capitalisme tardif. Elle doit s’accompagner d’une réflexion sur les
infrastructures de la vie quotidienne, par exemple le transport, 1’alimentation, le logement,
les soins ou I’éducation, et sur les modalités de leur appropriation démocratique. En ce sens,
la convivialit¢ offre un langage conceptuel pour penser une réorganisation de ces
infrastructures a 1’échelle humaine. Ce faisant, elle réintroduit la capacité d’agir dans le débat
contemporain sur le sens de la modernité et réaffirme que toute éthique de la vie bonne doit

se prolonger en une politique de la transformation sociale.

En bref, en introduisant la notion d’outil convivial, Illich permet de redonner un statut
politique a ces médiations entre soi et le monde. Il montre que tous les outils ne se valent pas.
Alors que certains peuvent favoriser la créativité, 1’autonomie et I’apprentissage réciproque,
d’autres peuvent devenir un monopole radical et priver les individus de leur puissance d’agir.
Ainsi, I’outil convivial permet de penser le passage du monde comme simple « disponibilité »
(réduit a un stock d’objets ou de services a exploiter) a un monde « résonant », donc porteur
de signification. De cette maniére, on pourrait dire que 1’outil convivial incarne une voie
entre la disponibilité et I’indisponibilité. Un outil totalement disponible, dans le paradigme
technocapitaliste, est immédiatement exploitable, optimisé, controlable. Il ne laisse pas de
place & la surprise, a la lenteur, a la transformation réciproque. A 1’opposé, un monde
totalement indisponible est rigide, clos, imperméable a 1’action humaine. L’ outil convivial,
lui, incarne une disponibilité habitée, ouverte, qui laisse place a la relation. Il ne s’impose

pas, mais appelle a la participation.

109



Cependant, cette recherche présente certaines limites. D’abord, elle se concentre sur
une exploration théorique des concepts de convivialité et de résonance, sans proposer de
cadre pratique pour leur application concréte autre que des pistes. En ce sens, ce travail n’a
pas pour objectif de servir de guide pratique pour la mise en ceuvre de modes de résonance
ou de convivialit¢ dans des contextes spécifiques, mais bien d’explorer les possibilités
critiques et théoriques que ces concepts peuvent offrir. De plus, ce travail se limite a une
analyse qualitative des idées de Rosa et Illich, sans intégrer de méthodologie empirique qui
permettrait de mesurer concrétement I’impact de la convivialité sur 1’aliénation ou la
résonance. En dépit de ces limites, cette recherche ouvre des pistes intéressantes pour des
travaux futurs. Une voie prometteuse serait de tester empiriquement les hypothéses formulées
en ¢étudiant des communautés qui appliquent des principes conviviaux ou décroissants, afin
de déterminer si elles parviennent effectivement a restaurer des formes de résonance
authentiques. De plus, une analyse comparative entre différentes initiatives de décroissance
pourrait enrichir la compréhension des mécanismes par lesquels la convivialité peut
contribuer a la réduction de I’accélération technique, sociale et du rythme quotidien. En outre,
I’application des théories de Rosa et Illich pourrait étre étendue a d’autres domaines, tels que
I’éducation, le travail ou la santé, ou les dynamiques d’accélération sont particulicrement

prégnantes.

Il serait également pertinent d’approfondir ces réflexions en explorant davantage les
interactions entre convivialité et résonance dans des contextes concrets, tout en continuant a
s’interroger sur les conditions sociopolitiques nécessaires a la mise en ceuvre de tels modeles.
Cette démarche invite a repenser les outils comme leviers de transformation en rendant
possible une expérience du monde qui ne soit ni pure consommation ni pure contrainte, mais
relation. En insistant sur la capacité a concevoir des outils conviviaux, Illich nous invite a
une réappropriation collective de la technique. Il ne s’agit pas de rejeter la technologie, mais
de la soumettre a une exigence éthique: permet-elle la relation? Favorise-t-elle la co-
présence, le soin, la création partagée? Illich a déja fait le souhait suivant : « [1]es idéologies
régnantes mettent en lumicre les contradictions de la société capitaliste. Elles ne fournissent

pas le cadre qui permettrait d’analyser la crise du mode industriel de production. J’espere

110



qu’une théorie générale de I’industrialisation sera un jour formulée avec assez de vigueur et
de rigueur pour supporter 1’assaut de la critique » (Illich, 1973, p. 12). Peut-€tre verrait-il
aujourd’hui dans la théorie sur la modernité tardive de Rosa la théorie générale de

I’industrialisation qu’il aurait voulu lire.

111



REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Belzile, A. (2022) Résonance et aliénation. La pensée éthique de Hartmut Rosa. Revue
Phare, Universit¢ Laval. https://revuephares.com/wp-content/uploads/2022/05/vt-
individuels-belzile-phares-hiver2022.pdf

Brillat-Savarin, A. (1826/1982) Physiologie du goiit. Présentation de J-F Revel. Paris :
Flammarion.

Camus, A. (1942a). L étranger. Paris : Gallimard.

Camus, A. (1942b). Le mythe de Sisyphe : Essai sur [’absurde. Paris : Gallimard.

Collectif convivialiste. (2013) Manifeste convivialiste : Déclaration d’interdépendance.
Paris : Le Bord de I’Eau.

Collectif convivialiste. (2020a) Résistance Résonance : apprendre a changer le monde
avec Hartmut Rosa. Paris : Le Pommier.

Collectif convivialiste. (2020b) Second Manifeste convivialiste. Pour un monde post-
néolibéral. Arles : Actes Sud.

Collectif ~ convivialiste.  (2025) Le  convivialisme en  quelques  mots.
https://convivialisme.org/en-quelques-mots/



Degré, D. (2023, 29 mars) « Des sommités de la technologie demandent un moratoire sur le
développement de I’TA ». Radio-Canada. https://ici.radio-
canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-
gouvernance-recherche

Deneault, A. (2024) Faire que ! L ’engagement politique a l’ére de [ 'inoui. Montréal : Lux
Editeur.

Dupuy, J-P. (2002, 27 décembre) Ivan Illich ou la bonne nouvelle. Le Monde.

Ellul, J. (1997/2012) Le systeme technicien. Paris : Le Cherche Midi, coll. “Documents”.

Evans, J. (2022) « Rahel Jaeggi’s Theory of Alienation ». History of the Human Sciences,
35, p. 126-143.

Fazio, G. (2021) « Situating Rahel Jaeggi in the Contemporary Frankfurt Critical Theory ».
Critical Horizons, 22(2), p. 116-127. https://www-tandfonline-
com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943

Feuerbach, L. (1960) Manifestes philosophiques : Textes choisis (1839-1845) (Trad. L.
Althusser). Paris : Presses Universitaires de France.

Foster, J. B. (2011) Marx écologiste. Amsterdam: Editions Amsterdam.

Foufas, N. (2011) Le concept d’aliénation de Rousseau a Marx : continuités et
métamorphoses (Thése doctorale, Université Paris Ouest Nanterre la Défense).
https://bdr.parisnanterre.fr/theses/internet/2015PA100103/2015PA100103.pdf


https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://www-tandfonline-com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943
https://www-tandfonline-com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943
https://bdr.parisnanterre.fr/theses/internet/2015PA100103/2015PA100103.pdf

Fromm, E. (1947/1992). L’ homme pour lui-méme : Essai de psychologie morale (Trad. J.
Bouniort). Paris : Editions Robert Laffont.

Fromm, E. (1964/1971). Le coeur de [’homme : Sa puissance pour le bien et pour le mal
(Trad. P. Rusch). Paris : Presses Pocket.

Future of Life Institute. (2023) Stoppons les expérimentations sur les IA : Une Lettre Ouverte.
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/

Fraser N., Honneth A. (2003) Redistribution Or Recognition: A Political Philosophical
Exchange. New York : Verso. https://archive.org/details/nancy-fraser-axel-honneth-
redistribution-or-recognition-a-political-philosophica/mode/2up

Georgescu-Roegen, N. (1971) The Entropy Law and the Economic Process. Cambridge :
Harvard University Press.

Georgescu-Roegen, N. (1979/2006) La décroissance : Entropie, écologie, économie,
(Trad. et prés. Jacques Grinevald et Ivo Rens) Paris : Sang de la Terre et Ellébore.

Gergen K. (2000) The Saturated Self- Dilemmas of Identity in Contemporary Life. New
York : Basic Books.

Goodman P. (1960) Growing Up Absurd. New York: Vintage Books.
https://archive.org/details/growingupabsurdp0000paul/page/n3/mode/2up

Gorz, A. (1975) Ecologie et politique. Paris : Seuil.

Griining Iribarren, S. (2013) Ivan Illich (1926-2002) : la ville conviviale (Thése doctorale,
Université de Paris-Est).



Griining Iribarren, S. (2018) Ivan Illich pour une ville conviviale. Paris : Le Bord de I’eau.

Griining Iribarren, S. (2019) « Ivan Illich et la ville conviviale ». Revue du MAUSS,
2019/2(54), p. 44-59. https://www.cairn.info/revue-du-mauss-2019-2-page-44.htm

Harribey, J-M. (2007) « Les théories de la décroissance : enjeux et limites ». Cahiers
frangais, n° 337, p. 20-26.

Haverkamp, B. (2016) « Reconstructing alienation: A challenge to social critique? » Krisis.
https://archive.krisis.eu/reconstructing-alienation-a-challenge-to-social-critique/

Hegel, G. W. F. (1807/2018) La Phénoménologie de [ ’esprit (Trad. et annot. B. Bourgeois)
Paris : Vrin.

Ilich, L. (1971) Deschooling Society. New York : Harper & Row.

Illich, 1. (1973) La convivialité. Paris : Seuil.

Mlich, 1. (1973) Le renoncement a la santé. (Ed. T. Paquot), Ivan Illich pour une ascese
volontaire et conviviale. Lyon : Le passager clandestin.

Ilich, I. (2004) « Energie et équité ». Euvres complétes, Vol. 1. Paris : Fayard.

Jaeggi, R., & Perreau, L. (2009) « Vivre sa propre vie comme une vie étrangere : 1’auto-
aliénation comme obstacle a I’autonomie. » Comment penser [’autonomie ? p. 89—107.
https://www.cairn.info/comment-penser-l-autonomie--9782130565529-page-89.htm


https://www.cairn.info/revue-du-mauss-2019-2-page-44.htm
https://archive.krisis.eu/reconstructing-alienation-a-challenge-to-social-critique/

Jaeggi, R. (2018) Critique of Forms of Life (Trad. C. Cronin). Cambridge, Massachusetts :
The Belknap Press of Harvard University Press.
https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-
rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf

Kohr, L. (1957) L effondrement des puissances. La Murette : RN éditions.

Latouche, S. (2004) La méga-machine : raison technoscientifique, raison économique et
mythe du progres. Paris : La Découverte.

Latouche, S. (2004) Petit traité de la décroissance sereine. Paris : Mille et une nuits.

Legault, F. (2016) Contribution empirique a la théorie de [’aliénation et de l’accélération
sociale de Hartmut Rosa : le cas de figure de la consommation de stimulants de
prescription chez les étudiants aux Etats-Unis (Mémoire de maitrise, Université du
Québec a Montréal). https://archipel.uqam.ca/9389/1/M14783.pdf

Lesourt, E. (2013) « Réconcilier souveraineté individuelle et vie en société : la société
¢cologiste d’André Gorz et la société conviviale d’Ivan Illich. » Natures Sciences
Societés, Vol.21, p.307-314. https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-
societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article.

Liibbe, H. (1992) Im Zug der Zeit: Verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart. Ziirich : Springer.

Mansour, S. (2022, 24 mars) « La convivialité : une technocritique pour résoudre les crises
¢cologiques. » Le Temps des Ruptures.
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/1a-convivialite-une-techno-
critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/

Marx, K. (1843/1975) Critique de la philosophie du droit de Hegel. (Trad. J.-P. Lefebvre).
Paris : Editions sociales.


https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf
https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf
https://archipel.uqam.ca/9389/1/M14783.pdf
https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article
https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/la-convivialite-une-techno-critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/la-convivialite-une-techno-critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/

Marx, K. (1844/1962) Manuscrits de 1844. (Trad. E. Bottigelli). Paris : Editions sociales.

Marx, K. (1845/1952) Theses sur Feuerbach. Les classiques de sciences sociales.
https://socialgerie.net/IMG/pdf/theses sur FEUERBACH.pdf

Marx, K. (1867) Le Capital — Critique de |’économie politique. Les classiques de sciences
sociales. http://classiques.uqac.ca/classiques/Marx_karl/capital/capital.html

Musto, M. (2012) Revisiter le concept d’aliénation chez Marx (Trad. A. Monville). York
University.
https://www.researchgate.net/publication/297369884 Revisiter le concept d'alienati
on_chez Marx

Papi, C. (2018) « La convivialit¢t — De la polysémie a I’entretien de la confusion. »
Interfaces numériques. https://doi.org/10.25965/interfaces-numeriques.2395.

Paquot, T. (2019a) Ivan Illich pour une ascese volontaire et conviviale. Lyon : Le passager
clandestin.

Paquot, T. (2019b) Introduction a Ivan lllich. Paris : La Découverte.

Paquot, T. (2020) Ivan Illich et la société conviviale. Paris : Le passager clandestin.

Paquot, T. (2022, 17 mars) « Demeure terrestre: La convivialit¢é selon Ivan Illich. »
Topophile. https://topophile.net/savoir/la-convivialite-selon-ivan-illich/

Peattie, L. (2019, 13 novembre) « Villes conviviales. »  Topophile.
https://topophile.net/savoir/villes-conviviales/


https://topophile.net/savoir/la-convivialite-selon-ivan-illich/
https://topophile.net/savoir/villes-conviviales/

Quiniou, Y. (2006) « Pour une actualisation du concept d'aliénation. » Actuel Marx, p. 71—
88. https://www.cairn.info/revue-actuel-marx-2006-1-page-71.htm?contenu=article

Romary, P. (2024) De la frugalité a la sobriété : une histoire de la simplicité volontaire.
https://hal.science/hal-04495815/document

Rosa, H. (2011) Accéleration : une critique sociale du temps (Trad. D. Renault). Paris : La
Découverte.

Rosa, H. (2012) Aliénation et accélération : une théorie critique de la modernité tardive
(Trad. T. Chaumont). Paris : La Découverte.

Rosa, H. (2018) Résonance : une sociologie de la relation au monde (Trad. S. Zilberfarb &
S. Raquillet). Paris : La Découverte.

Rosa, H. (2020) Rendre le monde indisponible (Trad. O. Mannoni). Paris : La Découverte.

Rousseau, J-J. (1762/2012) Du contrat social (Prés. par Bruno Bernardi) Paris : Flammarion.

Sartre, J.-P. (1943). L'étre et le néant : Essai d'ontologie phénoménologique. Paris :
Gallimard.

Sartre, J.-P. (1938). La nausée. Paris: Gallimard.

Schepper-Valiquette, B. (2014) Le concept de décroissance économique chez Serge Latouche
. une résistance au capitalisme (Mémoire de maitrise, Universit¢ du Québec a
Montréal).


https://hal.science/hal-04495815/document

Susen, S. (2019) « The resonance of resonance: Critical theory as a sociology of world-
relations? » International Journal of Politics, Culture, and Society, Vol. 33, p. 309—
344. https://link.springer.com/article/10.1007/s10767-019-9313-6

St-Amant, F. (2014) La décroissance : une théorie a contre-courant (Mémoire de maitrise,
Université du Québec a Montréal).

Troude-Chastenet, P. (2022) « Ivan Illich ou "austérité joyeuse. » Ecologie & politique
n° 64, p.137-153. https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-
page-137.htm?contenu=article

Weber, D. (n.d.) «Le concept d’aliénation dans la théorie critique contemporaine. »

Academia.
https://www.academia.edu/9945390/Le concept dali%C3%A9nation_dans la Th%
C3%A9orie _critique contemporaine Jaeggi Rosa


https://link.springer.com/article/10.1007/s10767-019-9313-6
https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-page-137.htm?contenu=article
https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-page-137.htm?contenu=article
https://www.academia.edu/9945390/Le_concept_dali%C3%A9nation_dans_la_Th%C3%A9orie_critique_contemporaine_Jaeggi_Rosa_
https://www.academia.edu/9945390/Le_concept_dali%C3%A9nation_dans_la_Th%C3%A9orie_critique_contemporaine_Jaeggi_Rosa_

	REMERCIEMENTS
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	TABLE DES MATIÈRES
	INTRODUCTION GÉNÉRALE
	CHAPITRE 1  L’aLIÉNATION, L’ACCÉLÉRATION ET LA RÉSONANCE D’HARTMUT ROSA
	1.1 Aux sources du concept d’aliénation
	1.1.1 Hegel et le devenir autre par soi
	1.1.2 Marx et l’aliénation par le travail
	1.1.2.1 Développement du concept
	1.1.2.2 Critiques du concept d’aliénation


	1.2  transformation du concept d’Aliénation dans la théorie critique
	1.3 Contribution par Rosa
	1.3.1 Aliénation
	1.3.2 Accélération
	1.3.3 Les causes et conséquences de l’accélération
	1.3.4 Interactions entre aliénation et accélération
	1.3.5 La décélération
	1.3.6 La résonance
	1.3.7 La disponibilité

	1.4 Insuffisance de la résonance comme réponse à l’aliénation
	1.5 Conclusion du chapitre

	CHAPITRE 2  IVAN ILLICH ET la ConvivialitÉ
	2.1 Définition de la convivialité
	2.1.1 Critères de l’outil convivial
	2.1.2 L’effet de seuil
	2.1.3 Portée conceptuelle de la convivialité

	2.2 Place de la convivialité dans la décroissance
	2.3 la convivialité comme idéal politique
	2.3.1 Micro — la simplicité volontaire
	2.3.2 Macro — l’urbanisme et les politiques publiques

	2.4 Conclusion du chapitre

	CHAPITRE 3  La convivialité comme complément à la résonance
	3.1 Retour sur les critiques
	3.1.1 Critiques à la résonance
	3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération

	3.2 Impacts de la convivialité sur l’aliénation
	3.2.1 Prévention de l’accélération
	3.2.2 Frein aux possibilités de désynchronisation
	3.2.3 Prévention d’une surdisponibilité

	3.3 Conclusion du chapitre

	CONCLUSION GÉNÉRALE
	RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

