
  



 



 

 

 

 

 

 

COMMUNICATION INTERCULTURELLE ET 
PERCEPTION DU SENTIMENT D’EXCLUSION 

 

 

 

 

Mémoire présenté  

dans le cadre du programme de maîtrise en gestion des personnes en milieu de travail 

en vue de l’obtention du grade de maître ès sciences 

 

 

 

PAR 

Carmen Ornella Zegang Tchetmen 

 

Novembre 2025 

  



 

ii 

 



 

 

 

 

Composition du jury :  

 

Amoin Bernadine N’DRI, présidente du jury, Université du Québec à Rimouski   

Marie-Noëlle Hervé-Albert, directrice de recherche, Université du Québec à Rimouski 

Yassine Baz, examinateur externe, Université Hassan II Casablanca Maroc 

 

 

 

 

 

 

 

Dépôt initial le 22 août 2025 Dépôt final le 13 novembre 2025 



 

iv 

  



 

v 

 

 

 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À RIMOUSKI 
Service de la bibliothèque 

 

 

 

Avertissement 

 

La diffusion de ce mémoire ou de cette thèse se fait dans le respect des droits de son 
auteur, qui a signé le formulaire « Autorisation de reproduire et de diffuser un rapport, un 
mémoire ou une thèse ». En signant ce formulaire, l’auteur concède à l’Université du Québec 
à Rimouski une licence non exclusive d’utilisation et de publication de la totalité ou d’une 
partie importante de son travail de recherche pour des fins pédagogiques et non 
commerciales. Plus précisément, l’auteur autorise l’Université du Québec à Rimouski à 
reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des copies de son travail de recherche à des 
fins non commerciales sur quelque support que ce soit, y compris Internet. Cette licence et 
cette autorisation n’entraînent pas une renonciation de la part de l’auteur à ses droits moraux 
ni à ses droits de propriété intellectuelle. Sauf entente contraire, l’auteur conserve la liberté 
de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont il possède un exemplaire. 

 

  



 

vi 

 
 



 

vii 

A mon défunt père qui a toujours 

de son vivant a toujours veillé et 

contribué à mon développement 

personnel. 

A ma mère pour tout son soutien, 

ses encouragements et son amour 

inconditionnel. 

A mon mari que je remercie 

énormément pour sa présence pendant 

les moments de solitude et pour son 

soutien multiforme. 

A mes frères (Ursula, Aurell) que 

j’affectionne beaucoup pour leur 

présence et encouragement qui m’ont 

été d’un grand aide. 



 

viii 

 



 

ix 

REMERCIEMENTS 

Je souhaite avant tout exprimer ma profonde gratitude à Madame Marie-Noëlle Albert, 

professeure à l’Université du Québec à Rimouski, dont l’accompagnement bienveillant, la 

rigueur scientifique et la disponibilité constante ont été déterminants dans l’élaboration de ce 

mémoire. Votre expertise et votre sens de l’écoute ont nourri ma réflexion tout au long de 

cette recherche. Je vous remercie sincèrement pour votre engagement et votre dévouement 

envers vos étudiants, qui inspirent et motivent. 

Je tiens également à remercier l’ensemble des enseignants du programme de maîtrise 

en gestion des personnes en milieu de travail. Chacun de vos cours a enrichi mon parcours, 

tant sur le plan théorique que pratique, et a contribué à bâtir les fondements solides de ma 

démarche. Une reconnaissance particulière est adressée à Madame Nadia, dont la 

méthodologie d’enseignement a été d’une grande clarté et d’une aide précieuse dans la 

structuration de ma pensée. 

Je ne saurais poursuivre sans remercier mes proches pour leur soutien inestimable. À 

ma famille, en particulier ma mère, pour son amour, ses encouragements et sa présence 

constante, même à distance. À mon frère, ma sœur et surtout mon mari, pour leur confiance 

en moi et leurs mots réconfortants lors des périodes de doute. À mes amies, dont les échanges, 

parfois légers, parfois profonds, ont su apporter de l’équilibre à cette aventure intellectuelle. 

Une pensée toute particulière va à mon père, dont la mémoire continue de 

m’accompagner chaque jour. C’est à lui que je dois cette persévérance, cette volonté 

d’atteindre mes objectifs malgré les épreuves. Son exemple de droiture et de courage 

demeure une source inépuisable de motivation. 

Enfin, je souhaite me remercier moi-même pour la détermination, la patience et les 

efforts soutenus fournis tout au long de ce cheminement. Chaque étape, chaque remise en 



 

x 

question, chaque nuit blanche passée à écrire et relire, auront contribué à faire de ce mémoire 

un aboutissement à la fois personnel et académique. 

 



 

xi 

RÉSUMÉ 

Dans un contexte professionnel marqué par la mondialisation et la mobilité des 
travailleurs, les organisations sont confrontées à une diversité culturelle croissante qui 
influence profondément les relations interpersonnelles et la dynamique des équipes. Cette 
recherche s’intéresse à la communication interculturelle et à son rôle dans la perception du 
sentiment d’exclusion au sein des milieux de travail. À travers une démarche 
autopraxéographique, l’auteure analyse deux expériences vécues dans des environnements 
professionnels distincts, l’un au Cameroun et l’autre au Québec, afin de mettre en évidence 
cinq dimensions majeures : la confrontation identitaire et la disqualification symbolique, la 
communication et l’invisibilisation symbolique, les inégalités organisationnelles et 
l’exclusion sociale, la stigmatisation de l’ambition et l’assignation identitaire, ainsi que les 
stratégies d’intégration et leviers d’inclusion. L’analyse montre que les normes implicites, 
les pratiques langagières, la répartition inégale des tâches, certains comportements 
relationnels et les résistances à l’égard de l’ambition contribuent à alimenter le sentiment 
d’exclusion. Toutefois, des leviers d’inclusion émergent, tels que l’alliance interpersonnelle, 
la reconnaissance des compétences, la formation croisée, la création d’espaces de dialogue 
et la mise en place de gestes quotidiens favorisant l’intégration. Ce mémoire propose ainsi 
des pistes concrètes pour renforcer la cohésion, réduire les tensions et promouvoir une 
gestion plus consciente, équitable et inclusive des équipes de travail diversifiées. 

 
Mots clés : communication interculturelle, sentiment d’exclusion, diversité culturelle, 

inclusion organisationnelle, micro-agressions, stratégies d’intégration, équipe de travail. 
 

 

  



 

xii 

 
 



 

xiii 

ABSTRACT 

 In a professional context marked by globalization and worker mobility, organizations 
are confronted with increasing cultural diversity, which profoundly influences interpersonal 
relationships and team dynamics. This research focuses on intercultural communication and 
its role in the perception of exclusion in the workplace. Using an autopraxeographic 
approach, the author analyzes two experiences in distinct professional environments, one in 
Cameroon and the other in Quebec, to highlight five major dimensions: identity confrontation 
and symbolic disqualification, communication and symbolic invisibility, organizational 
inequalities and social exclusion, stigmatization of ambition and identity assignment, as well 
as integration strategies and levers for inclusion. The analysis shows that implicit norms, 
language practices, unequal distribution of tasks, certain relational behaviors, and resistance 
to ambition contribute to fueling feelings of exclusion. However, levers for inclusion are 
emerging, such as interpersonal alliances, recognition of skills, cross-training, the creation of 
spaces for dialogue, and the implementation of everyday actions that promote integration. 
This thesis thus proposes concrete ways to strengthen cohesion, reduce tensions, and promote 
more conscious, equitable, and inclusive management of diverse work teams. 

Keywords: intercultural communication, feeling of exclusion, cultural diversity, 
organizational inclusion, microaggressions, integration strategies, work team. 

 
 

  



 

xiv 

 
 



 

xv 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS .............................................................................................................. ix 
RÉSUMÉ ............................................................................................................................... xi 
ABSTRACT ........................................................................................................................ xiii 
TABLE DES MATIÈRES .................................................................................................... xv 
LISTE DES TABLEAUX ................................................................................................. xvii 
LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES ........................... xix 
INTRODUCTION GÉNÉRALE ............................................................................................ 1 
CHAPITRE 1 CADRE CONCEPTUEL ................................................................................ 4 

1.1 COMMUNICATION INTERCULTURELLE ................................................................... 4 
1.1.1 Définitions .................................................................................................. 4 
1.1.2 Importance de la communication interculturelle ........................................ 6 
1.1.3 Les dimensions culturelles ....................................................................... 12 
1.1.4 Facteurs influençant de la communication interculturelle ........................ 18 
1.1.5 Le sentiment d’exclusion en milieu professionnel ................................... 25 
1.1.6 Communication inter culturelle comme facteur d’inclusion ou 

d’exclusion ............................................................................................... 26 
1.2 GESTION DES ÉQUIPES DE TRAVAIL ...................................................................... 27 

1.2.1 Dynamique d’équipe et styles de leadership ............................................ 27 
1.2.2 Dynamiques interculturelles dans les équipes de travail .......................... 29 
1.2.3 Leadership et compétences interculturelles .............................................. 30 
1.2.4 Pratiques favorisant la cohésion interculturelle ........................................ 31 

1.3 OBJECTIF DE LA RECHERCHE ............................................................................... 32 
CHAPITRE 2 MÉTHODOLOGIE DE LA RECHERCHE ................................................. 34 

2.1 POSITIONNEMENT ÉPISTÉMOLOGIQUE .................................................................. 34 
2.1.1 L’épistémologie ........................................................................................ 34 
2.1.2 Les paradigmes épistémologiques ............................................................ 36 
2.1.3 Position épistémologique.......................................................................... 40 

2.2 AUTOPRAXÉOGRAPHIE ........................................................................................ 41 
2.2.1 Spécificité de la méthode.......................................................................... 42 
2.2.2 Limites de l’autopraxéographie ................................................................ 43 

2.3 UTILISATION DE L’IA ........................................................................................... 44 
2.4 ÉTHIQUE DE LA RECHERCHE ................................................................................ 45 

CHAPITRE 3 RÉSULTATS ................................................................................................ 48 
3.1 TÉMOIGNAGE 1 .................................................................................................... 48 
3.2 TÉMOIGNAGE 2 .................................................................................................... 52 

CHAPITRE 4 ANALYSES ET DISCUSSION.................................................................... 56 



 

xvi 

4.1 ANALYSES .......................................................................................................... 56 
4.1.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique ........................ 56 
4.1.2 Communication et invisibilisation symbolique ....................................... 57 
4.1.3 Inégalité organisationnelle et exclusion sociale ....................................... 59 
4.1.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire ............................ 60 
4.1.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion ............................................. 60 

4.2 DISCUSSION ........................................................................................................ 62 
4.2.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique ........................ 62 
4.2.2 Communication interculturelle et invisibilisation symbolique ................ 65 
4.2.3 Exclusion sociale et inégalité organisationnelle ...................................... 67 
4.2.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire ............................ 70 
4.2.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion ............................................. 72 

CONCLUSION GÉNÉRALE .............................................................................................. 74 
RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES ............................................................................. 78 

 

 
 



 

xvii 

LISTE DES TABLEAUX 

Tableau 1 : Manifestations et enjeux de la confrontation identitaire en contexte 
interculturel ........................................................................................................... 64 

Tableau 2 : Mécanismes de communication et invisibilisation symbolique ........................ 66 
Tableau 3 : Pratiques organisationnelles et formes d'exclusion sociale ............................... 69 
Tableau 4 : Manifestations et impacts de la stigmatisation de l’ambition en contexte 

interculturel ........................................................................................................... 71 
Tableau 5 : Stratégies d’intégration et leviers d’inclusion identifiés dans les 

témoignages ........................................................................................................... 73 
 

  



 

xviii 

 
 



 

xix 

LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES 

EPTC 2 Énoncé politique des trois conseils : éthique de la recherche avec les êtres 
humains, 2e édition  

 



 

xx 

 
 



 

 

INTRODUCTION GÉNÉRALE 

La mondialisation des échanges, l’internationalisation des formations et la mobilité 

accrue des travailleurs ont profondément transformé les milieux professionnels. Ces espaces 

sont devenus de plus en plus multiculturels, faisant émerger des défis communicationnels, 

relationnels et organisationnels. Si cette diversité constitue un atout pour l’innovation et la 

créativité organisationnelle, elle représente également un défi majeur pour la cohésion et 

l’inclusion des membres Dans ce contexte, la communication interculturelle apparaît comme 

un élément central de compréhension et de gestion des interactions professionnelles au sein 

d’équipes diversifiées. 

En milieu de travail, la diversité culturelle se manifeste par des différences dans les 

styles de communication, les rapports au pouvoir, la perception du temps, ou encore la 

gestion des émotions. Ces différences peuvent parfois conduire à des incompréhensions, des 

tensions, voire à un sentiment d’exclusion chez certains employés, particulièrement ceux 

issus de groupes minoritaires ou étrangers (Ely et Thomas, 2001 ; Azzopardi, 2020). Le 

sentiment d’exclusion renvoie ici à une expérience subjective de marginalisation sociale ou 

professionnelle, souvent alimentée par des micro-agressions, une invisibilisation symbolique 

ou une reconnaissance inégale des compétences (Savoie et Brunet, 2020). 

Les travaux fondateurs de Hofstede (1980, 2011) et Schwartz (2017) ont montré que 

les dimensions culturelles influencent profondément la manière dont les individus 

communiquent, coopèrent et s’intègrent dans leur environnement professionnel. Hall (1976, 

1984), quant à lui, a mis en évidence la distinction entre les cultures à contexte 

élevé(communication implicite, indirecte) et celles à contexte faible (communication 

explicite et directe), soulignant ainsi le rôle des styles de communication dans la construction 

des relations interpersonnelles. Ces cadres théoriques constituent des points d’ancrage pour 



 

2 

comprendre comment la communication peut à la fois rapprocher et éloigner les acteurs au 

travail. 

Toutefois, malgré la richesse de ces approches, peu d’études articulent directement la 

communication interculturelle et la perception du sentiment d’exclusion dans les 

organisations. La littérature demeure souvent segmentée : les travaux sur la communication 

interculturelle se concentrent sur l’adaptation et la coopération (Kim, 2005 ; Daï et Chen, 

2017 ; Agbobli, 2018), tandis que ceux portant sur l’exclusion abordent principalement les 

discriminations, les stéréotypes et les inégalités (Amiraux et Simon, 2014 ; Genard, 2017). 

Ce cloisonnement théorique rend nécessaire une approche intégrée permettant de comprendre 

comment les interactions interculturelles participent à la construction du sentiment 

d’inclusion ou d’exclusion au sein des milieux de travail contemporains. 

L’originalité du présent mémoire repose sur une démarche autopraxéographique, 

fondée sur l’analyse réflexive de deux expériences professionnelles vécues par l’auteure dans 

des contextes culturels distincts : le Cameroun et le Québec. Cette méthode permet de relier 

les réalités vécues sur le terrain à des cadres conceptuels robustes, afin d’éclairer les 

mécanismes sociaux et communicationnels sous-jacents aux dynamiques d’exclusion et 

d’inclusion. En s’appuyant sur une posture de chercheure-praticienne, cette étude vise à 

comprendre les tensions culturelles vécues, à identifier les leviers d’intégration, et à proposer 

des pistes concrètes pour une gestion plus inclusive des équipes multiculturelles. 

Sur le plan scientifique, cette recherche adopte une perspective qualitative et réflexive 

centrée sur la compréhension du sens attribué aux interactions interculturelles. Elle s’inscrit 

dans le courant constructiviste, considérant que la réalité organisationnelle se co-construit à 

travers les échanges, les discours et les perceptions. Par cette approche, il s’agit de dépasser 

la simple description des différences culturelles pour analyser les logiques de pouvoir, de 

reconnaissance et de communication qui structurent le vécu des acteurs. 

L’objectif principal de ce mémoire est de comprendre comment la communication 

interculturelle influence la perception du sentiment d’exclusion dans les équipes de travail 

diversifiées. Cet objectif oriente l’ensemble de la démarche de recherche et vise à analyser 

la manière dont les interactions verbales et non verbales façonnent les relations 



 

3 

professionnelles au sein d’équipes multiculturelles. À travers une approche qualitative et 

réflexive, la recherche cherche à mettre en évidence les dynamiques communicationnelles 

qui favorisent ou, au contraire, entravent la cohésion, la reconnaissance et l’inclusion. 

Sur le plan pratique, cette recherche ambitionne de contribuer à une meilleure 

compréhension des dynamiques interculturelles en organisation et de proposer des 

recommandations concrètes pour les gestionnaires. Celles-ci visent à renforcer la 

reconnaissance, la coopération et la communication inclusive dans des environnements 

marqués par la pluralité des cultures. 

Ce mémoire est structuré en quatre chapitres. Le premier chapitre présente le cadre 

conceptuel, en mobilisant les principales théories sur la communication interculturelle, les 

dimensions culturelles et le sentiment d’exclusion. Le deuxième chapitre décrit la 

méthodologie adoptée, fondée sur une approche autopraxéographique. Le troisième chapitre 

expose les résultats à travers deux récits d’expérience analysés. Enfin, le quatrième 

chapitre propose une analyse et une discussion des résultats à la lumière des cadres 

théoriques, avant de conclure sur des perspectives d’action et de recherche futures. 

 

 

 

 
  



 

4 

CHAPITRE 1 
CADRE CONCEPTUEL 

Le premier chapitre de ce mémoire pose les bases conceptuelles et théoriques 

nécessaires à la compréhension de la recherche. Il définit les notions centrales, présente les 

principaux apports théoriques et établit les liens entre les concepts mobilisés et la 

problématique étudiée. L’objectif est de situer la communication interculturelle dans un cadre 

de travail professionnel, en mettant en évidence ses enjeux, ses dimensions et ses impacts sur 

la perception du sentiment d’exclusion.       

 
1.1 COMMUNICATION INTERCULTURELLE  

La communication interculturelle occupe une place centrale dans la gestion des équipes 

de travail composées de membres aux origines diverses. Elle ne se limite pas à l’échange 

d’informations, mais englobe aussi la compréhension mutuelle, l’adaptation aux différences 

culturelles et la construction de relations professionnelles durables. Dans cette section, la 

définition, l’importance et les enjeux de la communication interculturelle seront présentés 

afin de cerner son rôle dans la dynamique d’inclusion ou d’exclusion au sein des 

organisations. 

1.1.1 Définitions 

1.1.1.1 Communication  

Selon Dacheux (2015, p.266), « la communication est une relation humaine volontaire 

(elle est le fruit de la volonté des protagonistes) de partage de sens qui s’inscrit dans une 

durée (ce n’est pas un processus instantané) et dans un contexte donné entre altérités radicales 

égales et libres. Elle naît de l’altérité et meurt dans la communion ». L’auteur voit la 

communication ici comme un échange basé sur la volonté, la diversité et l’égalité qui prend 

du temps et s’inscrit dans un cadre contextuel bien défini. On a d’autres approches plus 

théoriques comme celle de Craig (1999, p. 119) qui décrit « la communication comme un 

champ méta discursif qui englobe diverses traditions de pensée sur l’échange de message ». 



 

5 

Sa vision constructiviste perçoit la communication comme une interaction sociale 

symbolique, où les individus construisent ensemble des significations.  

 

1.1.1.2 Culture  

Détrez (2020) définit la culture comme étant un ensemble complexe incluant les 

savoirs, les croyances, l’art, les mœurs, le droit, les coutumes ainsi que toute disposition ou 

usage acquis par l’homme en société. Cette définition met l'accent sur l'acquisition des 

comportements culturels à travers l'expérience sociale. Hofstede (2011) propose une 

approche structurelle et définit la culture comme un programme mental collectif qui distingue 

les membres d’un groupe humain d’un autre. Sa définition repose sur un cadre de dimensions 

culturelles qui influencent la manière dont les gens pensent, ressentent et se comportent. Ces 

deux définitions de la culture, bien que différentes dans leur approche, convergent vers l'idée 

que la culture façonne la manière dont les individus d'une société perçoivent et interagissent 

avec leur environnement. 

 
1.1.1.3 Communication interculturelle  

La communication interculturelle est perçue comme un processus de négociation 

symbolique entre individus issus de différents systèmes culturels. L’accent est mis sur la 

gestion des différences culturelles à travers des échanges de messages, dans le but de parvenir 

à une compréhension mutuelle (Daï et Chen, 2017). Cette approche met en lumière 

l’importance de la gestion des divergences culturelles pour établir des relations efficaces. En 

revanche, Kim (2005) voit la communication interculturelle comme un processus dynamique, 

nécessitant une adaptation continue des stratégies communicatives en fonction des contextes 

culturels. Sa définition introduit l’idée de transculturalité et d’intégration, en insistant sur 

l’ajustement constant aux différences culturelles pour favoriser une meilleure interaction. 



 

6 

1.1.1.4 L’inter culturalisme  

Bouchard et al. (2011, p. 399 ; 2014, p. 92) présentent l’inter culturalisme comme « le 

modèle d’intégration et de gestion de la diversité ethnoculturelle ». Elle est vue comme un 

moyen d'améliorer les relations interculturelles par la coopération, l'intégration et la 

promotion de valeurs communes (Modood, 2014). Il met en lumière l'idée que l'inter 

culturalisme cherche à construire une société unifiée tout en respectant les différences 

culturelles, en se concentrant sur des valeurs partagées pour créer une cohésion.  

Craig (1999) quant à lui présente l'inter culturalisme comme une approche normative 

qui privilégie le dialogue et l’interaction active entre les cultures, visant à renforcer la 

cohésion sociale tout en favorisant la diversité culturelle. Ces auteurs mettent en avant 

l'importance du dialogue et des échanges entre cultures, tout en soulignant des aspects 

complémentaires.  

Après avoir défini les concepts fondamentaux liés à la communication interculturelle, 

il est essentiel d’en examiner l’importance afin de comprendre comment elle influence la 

cohésion, la performance et l’inclusion au sein des équipes de travail diversifiées (Moran et 

al., 2010 ; Azzopardi, 2020). 

 
1.1.2 Importance de la communication interculturelle 

Dans la mesure où les individus sont insérés dans un cadre social, leurs interactions 

avec l’environnement deviennent inévitables et constituent le fondement même de la 

communication humaine. Ainsi la communication devient essentielle dans la vie quotidienne 

(Bateson et al., 1988). Selon Irrmann (2006), l'importance de la communication 

interculturelle réside dans sa capacité à promouvoir la compréhension mutuelle, à réduire les 

malentendus et à prévenir les conflits, tout en facilitant une collaboration productive au sein 

d'équipes multiculturelles. Maîtriser les compétences en communication interculturelle 

s’avèrent indispensable pour évoluer efficacement dans un contexte professionnel marqué 

par la mondialisation, car cela favorise à la fois la performance organisationnelle et le bien-

être des employés.  



 

7 

Beddi et al., (2017) ont mené une étude portant sur la gestion des relations 

commerciales entre deux petites et moyennes entreprises opérant dans un contexte 

international. Leurs résultats mettent en évidence les obstacles spécifiques rencontrés dans la 

communication interculturelle, soulignant la nécessité de reconnaître les disparités culturelles 

et d’adapter les stratégies de communication afin de favoriser des partenariats internationaux 

réussis. Agbobli (2018), quant à lui, explore l’impact des stéréotypes dans le contexte 

québécois, démontrant comment ces derniers influencent la communication interculturelle et 

facilitent la compréhension dans un environnement multiculturel. 

Par ailleurs, la capacité à communiquer efficacement au sein d'équipes diversifiées 

repose largement sur les compétences interculturelles. Lazzari Dodeler et al. (2023) 

examinent les compétences managériales nécessaires à la promotion de l'inclusivité, en 

mettant l'accent sur l'importance de la sensibilité culturelle et sur la gestion de la diversité au 

sein des équipes. Cerdin (2012) souligne également l'importance des compétences 

interculturelles dans le cadre de la sélection et de la préparation des expatriés, en mettant en 

lumière les défis uniques posés par l’adaptation à des environnements culturels variés. En 

outre, Faust (2017) analyse l'influence des liens interculturels en France sur les compétences 

interculturelles des managers, en insistant sur la nécessité d'une sensibilité culturelle et d'une 

capacité à naviguer avec succès dans des environnements interculturels complexes. 

 

1.1.2.1 Importance de la communication interculturelle pour les relations 
internationales  

Dans un contexte où les échanges entre nations se multiplient et s’intensifient, la 

communication interculturelle occupe une place stratégique dans la construction et le 

maintien des relations internationales. Elle ne se limite pas à la transmission d’informations, 

mais implique une compréhension fine des valeurs, des codes et des référentiels propres à 

chaque culture. Cette compétence devient un atout essentiel pour instaurer un climat de 

confiance, prévenir les tensions et favoriser la coopération entre acteurs aux visions parfois 

divergentes. Les champs de la diplomatie, de la négociation internationale, de la gestion des 

conflits et de la promotion de la paix reposent ainsi sur la capacité à dialoguer au-delà des 



 

8 

différences culturelles, en reconnaissant et en respectant les particularités de chaque 

interlocuteur (Kim, 2005 ; Blanchet, 2015 ; Hart, 1999 ; Tchéhouali et Agbobli, 2020). 

 
a) FACILITER LA COOPÉRATION INTERNATIONALE 

Kim (2005) souligne que l'adaptation interculturelle est fondamentale pour une 

interaction réussie entre cultures différentes. Une communication interculturelle efficace 

permet aux diplomates et aux responsables politiques de comprendre les nuances culturelles, 

ce qui est crucial pour établir des relations de confiance et de coopération. 

 

b) PRÉVENTION ET RÉSOLUTION DES CONFLITS  

 La méconnaissance des différences culturelles peut mener à des malentendus et des 

tensions. Blanchet (2015) met en avant l'importance de la contextualisation didactique pour 

éviter les conflits interculturels en adaptant la communication aux spécificités culturelles des 

interlocuteurs.  

 

c) NÉGOCIATION ET DIPLOMATIE  

Les négociations internationales requièrent une compréhension approfondie des 

cultures en présence. Hart (1999) souligne que l'étude des relations interculturelles est 

cruciale pour analyser les interactions entre différentes cultures, notamment dans un contexte 

diplomatique. 

 
d) PROMOTION DE LA PAIX ET DE LA SÉCURITÉ   

La communication interculturelle contribue à la promotion de la paix en favorisant la 

compréhension et le respect mutuels. Tchéhouali et Agbobli (2020) explorent comment la 

communication interculturelle, notamment à l'ère du numérique, peut renforcer les liens entre 

les nations et promouvoir une culture de paix. 



 

9 

 

1.1.2.2 Importance de la communication en milieu éducationnel  

Dans un contexte éducatif de plus en plus multiculturel, la communication 

interculturelle occupe une place fondamentale. Elle ne se limite pas à un simple échange 

d’informations ; elle constitue un levier essentiel pour favoriser la compréhension mutuelle, 

promouvoir le respect des différences culturelles et créer un environnement d’apprentissage 

inclusif et enrichissant (Abdallah-Pretceille, 2006). Le système éducatif, en tant qu’espace 

de socialisation et de transmission des savoirs, joue un rôle clé dans le développement de ces 

compétences. 

 

a) DÉVELOPPEMENT DES COMPÉTENCES INTERCULTURELLES   

Intégrer la communication interculturelle dans les programmes éducatifs permet aux 

apprenants de développer des compétences sociales et relationnelles nécessaires pour 

interagir efficacement avec des personnes issues d’horizons culturels variés. Ces 

compétences incluent l’empathie, la tolérance, la capacité d’écoute et la gestion des 

malentendus culturels. Comme le soulignent Lazar et al. (2007), la formation des enseignants 

à ces enjeux est indispensable, car ils jouent un rôle de médiateurs culturels dans la classe. 

En étant eux-mêmes sensibilisés à ces dimensions, ils peuvent accompagner leurs élèves dans 

l'acquisition de comportements ouverts et adaptés aux réalités interculturelles. 

 

b) DIMINUTION DES PRÉJUGÉS ET STÉRÉOTYPES  

La communication interculturelle permet également de déconstruire les représentations 

erronées, les préjugés et les stéréotypes souvent véhiculés, consciemment ou non, dans les 

milieux éducatifs. En créant des occasions de dialogue et de reconnaissance des différences, 

elle contribue à instaurer un climat de confiance, propice à l’inclusion de tous les élèves. 

Selon Gohard-Radenkovic (2004), l’école doit devenir un lieu de reconnaissance de la 



 

10 

pluralité des identités culturelles, afin de prévenir les mécanismes d’exclusion et de favoriser 

une véritable cohabitation interculturelle. 
 

c) BONNES PRATIQUES PÉDAGOGIQUES  

La prise en compte des diversités culturelles dans les pratiques pédagogiques enrichit 

non seulement les contenus, mais aussi les méthodes d’enseignement. En adaptant les 

approches didactiques aux réalités culturelles des apprenants, les enseignants favorisent une 

meilleure appropriation des savoirs. Blanchet (2007) insiste sur la nécessité de contextualiser 

l’enseignement, notamment dans la didactique des langues, afin de répondre aux besoins 

spécifiques des élèves issus de milieux culturels différents. Une pédagogie interculturelle 

permet ainsi d’encourager la participation active, la motivation et l’estime de soi des élèves, 

renforçant ainsi leur réussite scolaire. 

 
1.1.2.3 Importance de la communication inter culturelle en milieu professionnel  

Dans un environnement de travail de plus en plus globalisé, les interactions entre 

individus de différentes origines culturelles sont courantes. Une communication 

interculturelle efficace permet de :  

 

a) RÉDUIRE DES MALENTENDUS   

Les différences culturelles peuvent entraîner des incompréhensions dans la 

communication, impactant négativement le travail d’équipe et la productivité. Selon Blanchet 

(2016), la prise en compte des contextes culturels et linguistiques permet de mieux 

comprendre les nuances dans les échanges professionnels, contribuant ainsi à réduire les 

conflits et à établir des relations harmonieuses. 

Dans le même sens, Fraser (2012) met en avant le rôle de la communication 

interculturelle dans la prévention et la gestion des conflits en milieu professionnel. Il explique 

que les différences culturelles peuvent être une source de tensions lorsqu’elles ne sont pas 



 

11 

comprises ni anticipées. Par exemple, certaines cultures valorisent une communication 

directe, tandis que d’autres privilégient des échanges plus implicites. Sans une sensibilisation 

adéquate, ces différences peuvent engendrer des malentendus et des frustrations. 

Pour minimiser ces risques, Tremblay et al., (2024) recommandent la mise en place de 

politiques organisationnelles favorisant l’écoute active et la médiation culturelle. Ils 

suggèrent que les entreprises adoptent des stratégies telles que le mentorat interculturel et les 

ateliers de sensibilisation pour améliorer la compréhension mutuelle entre les employés. 

 

b) AMÉLIORER LA COHÉSION D’ÉQUIPE   

La diversité culturelle peut également renforcer la cohésion au sein des équipes si elle 

est bien gérée. Lazar et al., (2007) souligne que le développement de compétences 

interculturelles aide les employés à naviguer dans des environnements multiculturels, en 

respectant les valeurs et les normes des autres. Ces compétences favorisent une collaboration 

efficace et renforcent les relations professionnelles. 

De plus, Keblusek et al., (2017) insistent sur le fait qu’une communication 

interculturelle efficace favorise le sentiment d’appartenance et réduit le risque d’exclusion 

sociale au travail. Une équipe où chaque membre se sent entendu et compris est plus engagée 

et productive. 

 

c) STIMULER L’INNOVATION  

La diversité culturelle enrichit les perspectives et stimule la créativité au sein des 

organisations. Srivastava et Goldberg (2017) ont démontré que les équipes multiculturelles 

bien intégrées sont plus innovantes, car elles combinent différentes manières de penser et de 

résoudre les problèmes. Une communication interculturelle fluide permet de tirer parti de 

cette diversité en encourageant l’expression d’idées variées et en favorisant un climat de 

confiance. 



 

12 

En complément, Samba (2024) met en avant l'importance d’un leadership inclusif pour 

maximiser l’innovation dans les organisations. Lorsque les différences culturelles sont 

valorisées et comprises, les employés se sentent plus libres de partager leurs idées, ce qui 

renforce la compétitivité et l’adaptabilité de l’entreprise. 

 

d) FAVORISER LA SATISFACTION ET LA RÉTENTION DES EMPLOYÉS 

Une communication interculturelle efficace contribue également à la satisfaction des 

employés et à leur fidélisation. Selon Samba (2024, p. 118) les organisations qui mettent en 

avant des valeurs d’inclusion et de respect des différences culturelles réduisent le taux de 

roulement du personnel. En effet, lorsque les employés se sentent compris et respectés, ils 

sont plus enclins à rester au sein de l’entreprise et à s’y investir pleinement. 

De plus, Tremblay et al., (2024) soulignent que les entreprises qui développent des 

compétences en communication interculturelle bénéficient d’un meilleur climat 

organisationnel, ce qui impacte positivement l’engagement des employés et leur motivation. 

Par conséquent, si la communication interculturelle est un outil puissant pour la 

compréhension et la cohésion des équipes, son succès repose sur la capacité à identifier et à 

prendre en compte les dimensions culturelles qui façonnent les comportements, les valeurs 

et les interactions. La connaissance de ces dimensions permet d'ajuster les pratiques 

communicationnelles, mais aussi d'anticiper les sources de malentendus et de tensions, en 

fonction des particularités de chaque culture. 

 
1.1.3 Les dimensions culturelles 

La culture façonne en profondeur les dynamiques relationnelles et les représentations 

du travail dans les organisations. Elle influence non seulement la manière dont les individus 

interagissent avec leurs collègues, mais également la façon dont ils interprètent les rapports 

hiérarchiques, la communication, la prise de décision ou encore la gestion des conflits. 

Lorsqu’il existe un décalage entre les normes culturelles dominantes d’un milieu 



 

13 

professionnel et les référents culturels des employés, ce décalage peut générer un sentiment 

d’exclusion, d’isolement ou une difficulté d’adaptation (Mucchielli, 2006). 

Deux grands modèles permettent d’analyser ces différences culturelles : d’une part, les 

dimensions culturelles développées par Hofstede, qui s’intéressent à la manière dont les 

valeurs sociétales influencent les comportements organisationnels ; d’autre part, le modèle 

de Schwartz qui met en lumière l’impact des valeurs culturelles fondamentales sur les 

attitudes et les préférences en milieu de travail. 

 

1.1.3.1 Les dimensions de Hofstede  

Geert Hofstede propose six dimensions culturelles, dont la distance hiérarchique et 

l’individualisme vs collectivisme. La distance hiérarchique désigne une dimension clé dans 

la compréhension des cultures organisationnelles. Selon Hofstede (1980), la distance 

hiérarchique désigne « le degré d’acceptation par les membres les moins puissants d’une 

organisation ou d’une institution que le pouvoir y soit distribué de manière inégale ». 

Autrement dit, il s’agit de la manière dont l’autorité est perçue, vécue et acceptée dans une 

société. Dans les cultures à faible distance hiérarchique, la communication est plus directe, 

les structures organisationnelles sont plates et la participation est valorisée. En revanche, dans 

les cultures à forte distance hiérarchique, l’autorité est rarement remise en question, la prise 

de parole est régulée, et la hiérarchie est respectée de manière rigide (Hofstede, 2010).  

Selon Badraoui et al.  (2014, p. 240-241) cette dimension joue un rôle déterminant dans 

la dynamique professionnelle : elle « représente la mesure de la perception qu’un subordonné 

se fait du pouvoir supérieur à lui et les conséquences constatées sur son comportement ». 

Ainsi, une organisation dont la culture privilégie une hiérarchie stricte peut rendre difficile 

l’intégration d’employés issus de cultures plus égalitaires, générant ainsi des malentendus ou 

des frustrations. 

En parallèle, l’individualisme versus collectivisme distingue les sociétés où 

l’autonomie de l’individu est primordiale de celles où l’appartenance au groupe et la 

solidarité priment. Dans un contexte professionnel, cela se traduit par des différences dans la 



 

14 

gestion du travail d’équipe, la délégation des responsabilités ou encore la reconnaissance des 

efforts. 

Les cultures à faible distance hiérarchique (comme les pays scandinaves) privilégient 

un modèle de travail plus égalitaire, où les employés sont encouragés à s’exprimer et à 

participer à la prise de décisions. À l’inverse, les cultures à forte distance hiérarchique 

(comme celles de certains pays asiatiques) tendent à favoriser une structure autoritaire où 

l'autorité est plus respectée et les décisions viennent d’en haut (Hofstede, 2010). 

En dehors du modèle de Hofstede aide à décrypter les cultures à travers des dimensions 

comme la distance hiérarchique ou l'individualisme, on a également l'approche de Schwartz 

qui vient compléter cette lecture en se concentrant sur les valeurs essentielles qui motivent 

les actions et les décisions dans les organisations. 

 

1.1.3.2 Les dimensions de Schwartz  

Complétant l’approche de Hofstede, le psychologue social Shalom Schwartz propose 

un autre cadre d’analyse fondé sur les valeurs culturelles universelles. Dans ses travaux, il 

identifie dix grandes valeurs réparties selon trois axes : l’ouverture au changement, la 

conservation, et l’affirmation de soi. Ce modèle met en évidence que chaque culture valorise 

certaines dimensions plus que d’autres, ce qui influence profondément les pratiques 

organisationnelles (Schwartz, 2017). 

Par exemple, dans les cultures où la conservation est dominante, on observe une 

valorisation de la stabilité, du respect de la tradition, et de la sécurité. Cela peut se traduire 

dans les milieux professionnels par une résistance plus forte au changement et une préférence 

pour les structures établies. À l’inverse, les cultures orientées vers l’ouverture au 

changement encouragent la créativité, l’innovation et l’initiative individuelle. Ces 

différences de valeurs ont un impact direct sur la manière dont les travailleurs s’adaptent aux 

nouvelles méthodes, collaborent ou communiquent leurs idées (Moliner et Kaminski, 2010). 



 

15 

L'étude des dimensions culturelles n'est pertinente que lorsqu'elle est connectée à leurs 

conséquences pratiques sur les interactions professionnelles, pour comprendre comment elles 

influencent la communication, la collaboration et l'inclusion au travail. 

 

1.1.3.3 Impact des dimensions culturelles en milieu de travail 

Les dimensions culturelles influencent profondément la manière dont les individus 

interagissent, collaborent et s’organisent au sein des milieux professionnels. Elles façonnent 

non seulement les comportements et les styles de communication, mais également les modes 

de gestion, de prise de décision et de résolution des conflits. Dans un contexte interculturel, 

ces différences peuvent représenter à la fois une source de richesse, lorsqu’elles sont 

reconnues et valorisées, et un facteur de tension, lorsqu’elles sont ignorées ou mal 

interprétées (Hofstede, 2011 ; Schwartz, 2017). L’étude de ces impacts permet de mieux 

comprendre comment les organisations peuvent tirer parti de la diversité pour favoriser la 

cohésion, l’inclusion et l’innovation, tout en limitant les risques d’exclusion et de 

malentendus. 

a) LA GESTION DES CONFLITS  

Les conflits en milieu interculturel sont souvent exacerbés par des différences dans les 

approches du pouvoir et de la hiérarchie. Comme l'explique Hofstede (2011), les cultures à 

forte distance hiérarchique privilégient une approche plus autoritaire et moins ouverte à la 

confrontation. Les employés dans ces cultures peuvent avoir plus de difficulté à exprimer 

ouvertement leur désaccord, ce qui peut entraîner un sentiment d’injustice et 

des ressentiments non exprimés. 

Schwartz (2017) soutient que la manière dont les conflits sont abordés dépend 

largement de la valeur donnée à l'harmonie sociale et au respect des normes. Par exemple, 

dans les cultures collectivistes, les conflits sont souvent perçus comme une menace pour la 

cohésion du groupe et sont évités autant que possible, tandis que dans les cultures 

individualistes, la confrontation directe est parfois préférée comme méthode de résolution. 



 

16 

 
b) LA COMMUNICATION ET COLLABORATION INTER CULTURELLE  

L’une des principales conséquences des différences culturelles est la manière dont 

la communication s'effectue au sein des équipes. Selon Hall (1976), les cultures peuvent être 

classées en fonction de leur style de communication, direct ou indirect. Par exemple, dans 

des cultures directes comme celle des États-Unis ou de l'Allemagne, la communication est 

claire, explicite et sans ambiguïté. En revanche, dans des cultures indirectes comme celles du 

Japon ou de l’Inde, les messages sont souvent plus nuancés et passent par des sous-entendus. 

Ces différences peuvent engendrer des malentendus, nuire à l’efficacité des échanges et 

provoquer des conflits inutiles. 

Moran et al., (2010) ajoutent que la conscience interculturelle est essentielle pour 

éviter ces erreurs de communication. Les leaders et les membres d'une équipe multiculturelle 

doivent être capables de comprendre et d’ajuster leurs messages en fonction des valeurs 

culturelles des autres. Par exemple, un manager d'une culture directe pourrait percevoir la 

réserve d'un employé asiatique comme un manque de coopération, alors qu'il pourrait s'agir 

simplement d'une manière respectueuse de ne pas contredire un supérieur. 

 

c) PRISE DE DÉCISION ET LEADERSHIP 

La prise de décision est un autre aspect fortement influencé par les dimensions 

culturelles. Dans les cultures à faible distance hiérarchique, les décisions sont 

souvent partagées et collaboratives. Les employés sont encouragés à participer activement 

au processus décisionnel. En revanche, dans les cultures à forte distance hiérarchique, le 

pouvoir de décision est principalement détenu par les leaders et la communication 

descendante est la norme. 

Schwartz (2017) ; Smith et al., (2016) suggèrent que les valeurs d’autonomie et de 

collectivisme peuvent aussi influencer la manière dont les décisions sont prises. Par exemple, 

un manager d'une culture individualiste pourrait être plus enclin à prendre des décisions 

basées sur des valeurs d’efficacité personnelle, alors qu’un manager d’une culture 



 

17 

collectiviste pourrait privilégier une approche plus consensuelle, cherchant à respecter 

l’harmonie et à éviter l’exclusion. 

 

d) COHÉSION D’ÉQUIPE ET SENTIMENT D’EXCLUSION 

La cohésion d’équipe dépend de la capacité à gérer la diversité culturelle et à faire en 

sorte que chaque membre se sente intégré. Hofstede (2011) souligne que dans les cultures 

collectivistes, l’accent est mis sur le travail en groupe et sur l’importance de l’unité. Si un 

membre d’une équipe multiculturelle provient d’une culture individualiste, il pourrait 

éprouver un sentiment de non-appartenance s’il n’est pas suffisamment intégré dans le 

groupe. À l'inverse, une équipe multiculturelle mal gérée peut aussi mener à des sentiments 

d’exclusion, en particulier pour les employés qui ne comprennent pas ou ne partagent pas les 

valeurs dominantes du groupe. 

Jones-Smith (2018) et Verdi et al., (2017) abordent l’importance de l'inclusion dans un 

contexte multiculturel. Ils notent que le développement de programmes de sensibilisation 

interculturelle et de mentorat peut aider à atténuer les risques d'exclusion et améliorer la 

dynamique d’équipe. 

 

e) INNOVATION ET CRÉATIVITÉ  

Les dimensions culturelles influencent également l’innovation au sein des entreprises. 

Dans des environnements plus individualistes, comme aux États-Unis ou au Royaume-Uni, 

la créativité est souvent encouragée par la liberté d’expression et la recherche de solutions 

novatrices. En revanche, dans des environnements plus collectivistes, l'innovation peut être 

freinée par le besoin de consensus et de respect des normes traditionnelles. 

Azzopardi (2020) affirme que la diversité culturelle dans une équipe peut stimuler la 

créativité en apportant différentes perspectives, mais cette diversité doit être bien gérée. Les 

organisations doivent encourager un environnement dans lequel les idées divergentes sont 

valorisées et où le risque est accepté, tout en respectant les valeurs culturelles des employés. 



 

18 

L'analyse des dimensions culturelles permet d'aborder les déterminants de la 

communication interculturelle en montrant comment les valeurs et représentations culturelles 

influencent les échanges et les interactions en milieu professionnel. 

 

1.1.4 Facteurs influençant de la communication interculturelle  

Dans les équipes de travail multiculturelles, la collaboration efficace et la productivité 

peuvent être considérablement entravées par divers obstacles liés aux différences culturelles, 

linguistiques et communicationnelles. Ces barrières se manifestent principalement à travers 

trois aspects : les barrières linguistiques, les divergences dans la communication non verbale 

et les malentendus ancrés dans des normes culturelles différentes. Comprendre et surmonter 

ces obstacles est essentiel pour permettre aux équipes de fonctionner de manière harmonieuse 

et atteindre des objectifs communs. 

 
1.1.4.1 Les facteurs culturels 

Les échanges interculturels au travail sont déterminés par un ensemble de facteurs 

culturels qui encadrent la façon dont les personnes perçoivent, interprètent et réagissent aux 

situations de communication. Parmi ces éléments, les normes et valeurs, le style de 

communication, le rapport au temps, le rapport au pouvoir et à la hiérarchie sont essentiels. 

Ils sont des balises tacites qui façonnent les comportements, les attentes et les codes 

relationnels des équipes. Les connaître permet d'anticiper les malentendus, d'apaiser les 

tensions et de créer un environnement de collaboration. Leur décryptage éclaire non 

seulement les différences de pratiques, mais aussi les leviers d'une communication plus 

inclusive et efficace. 

a) NORMES ET VALEURS   

Les normes sociales et les valeurs culturelles structurent les comportements, les modes 

d’interaction et les attentes communicationnelles. Elles influencent ce qui est considéré 

comme poli, respectueux, assertif ou acceptable. Hofstede (2010) illustre ce propos à travers 



 

19 

la distinction entre cultures individualistes et collectivistes. Dans les cultures individualistes, 

comme celles des États-Unis ou du Canada anglophone, l’autonomie personnelle et 

l’expression individuelle sont valorisées. À l’inverse, dans les cultures collectivistes, comme 

celles de l’Asie ou de l’Afrique subsaharienne, la cohésion du groupe, le respect des aînés et 

l’harmonie sociale priment sur les opinions individuelles. 

Ces différences peuvent générer des malentendus lorsque, par exemple, une personne 

issue d’une culture collectiviste perçoit l’affirmation directe d’un collègue comme une forme 

d’agressivité, alors qu’elle est perçue dans une autre culture comme un signe de franchise ou 

de compétence. 

 
b) STYLE DE COMMUNICATION  

Hall (1976) distingue les cultures à contexte élevé, où la communication repose 

fortement sur les éléments implicites (gestes, ton, contexte), et les cultures à contexte faible, 

où le message verbal est direct et explicite. Cette différence a des répercussions importantes 

en milieu professionnel. Un employé issu d’un contexte élevé pourrait être perçu comme 

vague ou indécis dans une culture à contexte faible, tandis qu’un style trop direct peut être 

perçu comme offensant dans une culture plus implicite. 

Selon Dacheux (2015), ces styles de communication traduisent non seulement des 

logiques linguistiques, mais aussi des rapports au monde : dire, c’est aussi inscrire un rapport 

social. 

 

c) RAPPORT AU TEMPS  

Le rapport au temps, souvent sous-estimé, est une variable culturelle majeure. Dans les 

cultures dites monochroniques (Hall, 1984), comme l’Allemagne ou le Canada francophone, 

le temps est structuré, linéaire et segmenté : respecter les horaires et les échéances est une 

forme de respect et de professionnalisme. À l’inverse, les cultures polychroniques, comme 

celles d’Amérique latine ou d’Afrique de l’Ouest, adoptent une perception plus flexible du 

temps, où les relations humaines peuvent primer sur les contraintes temporelles. 



 

20 

Trompenaars et Hampden-Turner (1998) renforcent cette idée en opposant la 

vision séquentielle du temps (centrée sur l’ordre et la planification) à la vision synchrone (où 

plusieurs activités peuvent coexister). Ces divergences peuvent devenir source 

d’incompréhension dans la gestion des projets et l’interprétation du professionnalisme. 

 

d) RAPPORT AU POUVOIR ET À LA HIÉRARCHIE  

La perception du pouvoir et de la hiérarchie varie considérablement d’une culture à 

l’autre. Dans les sociétés à forte distance hiérarchique (Hofstede, 1991), le respect de 

l’autorité et des titres est primordial, et la prise d’initiative est généralement réservée aux 

supérieurs. En revanche, dans les cultures à faible distance hiérarchique, comme celles des 

pays scandinaves ou des Pays-Bas, les relations sont plus égalitaires et le dialogue est 

encouragé. 

Trompenaars et Hampden-Turner (1998) opposent à ce titre les cultures hiérarchiques, 

où les décisions descendent de l’autorité, et les cultures égalitaires, qui favorisent la 

participation collective. Ces différences peuvent influencer les dynamiques d’équipe et créer 

des malaises si les attentes ne sont pas clarifiées. 

Au-delà des aspects culturels qui encadrent les conduites et les relations, la langue et 

ses usages représentent un autre levier de la communication interculturelle, susceptible de 

faciliter les échanges ou au contraire, d'ériger des obstacles supplémentaires. 

 

1.1.4.2 Facteurs linguistiques  

Les facteurs linguistiques comprennent tous les aspects de la langue et de son utilisation 

qui peuvent affecter la qualité et la fluidité des échanges interculturels. Ils comprennent non 

seulement les barrières linguistiques, mais aussi les différences de signification des mots et 

des expressions, le ton et l'intonation, qui peuvent altérer la perception du message et 

provoquer des malentendus. 



 

21 

a) BARRIÈRE DE LA LANGUE  

Harzing et Feely (2008) définissent les barrières linguistiques comme tout obstacle lié 

à la langue qui entrave l'échange d'informations au sein des organisations. Elles peuvent 

prendre plusieurs formes, notamment une maîtrise limitée de la langue commune, des accents 

ou dialectes différents, et des différences dans l’interprétation des expressions idiomatiques. 

La langue étant un vecteur clé de communication, la présence de membres parlant différentes 

langues ou dialectes peut créer des obstacles à la compréhension mutuelle. Non seulement 

cela affecte la communication directe entre les membres de l'équipe, mais cela augmente 

également le risque de malentendus dans la transmission d’instructions ou la coordination 

des tâches (Beddi et al., 2017).  

Les différences linguistiques peuvent entraîner des malentendus et des difficultés de 

communication. Selon Diaw (2024), la glottophobie, ou discrimination basée sur l'accent ou 

la langue, peut affecter les interactions en milieu de travail. Elles peuvent également ralentir 

les processus organisationnels. Neeley (2013) montre que les entreprises internationales qui 

adoptent une langue commune, souvent l’anglais, rencontrent des difficultés à atteindre leurs 

objectifs en raison des efforts supplémentaires requis pour traduire, expliquer ou clarifier les 

communications. Cette situation peut nuire à la productivité globale et à la satisfaction des 

employés. Les membres d'équipe qui maîtrisent mal la langue dominante peuvent se sentir 

exclus des discussions et des processus décisionnels, ce qui peut entraîner un isolement 

social. Vaara et Tienari (2011) mettent en évidence que les barrières linguistiques amplifient 

les dynamiques de pouvoir au sein des équipes, car ceux qui maîtrisent mieux la langue de 

travail occupent souvent une position dominante dans les interactions, laissant peu de place 

aux contributions des autres. 

 

b) SIGNIFICATION DES MOTS ET EXPRESSIONS  

Les expressions idiomatiques et les références culturelles peuvent ne pas être comprises 

universellement, ce qui peut conduire à des malentendus. Gumperz (2011) souligne que les 



 

22 

différences dans les habitudes intonatives peuvent également causer des incompréhensions 

dans la communication interculturelle.  

 
c) TONALITÉ ET INTONATION  

La tonalité et l’intonation sont des éléments clés de la communication orale qui 

influencent la manière dont un message est perçu. Selon Rossi (1999), l'intonation est définie 

comme "un système linguistique destiné à organiser et à hiérarchiser l’information que le 

locuteur entend communiquer à l’allocutaire ou aux allocutaires dans son message, et à 

linéariser la hiérarchie des structures syntaxiques". Les différences d’intonation peuvent être 

interprétées différemment selon les contextes culturels. Une intonation directe et affirmée, 

perçue comme normale dans certaines cultures (ex. : États-Unis, Allemagne), peut être jugée 

agressive ou impolie dans d’autres (ex. : Japon, Thaïlande), où un ton plus modéré est 

privilégié. 

D’après Hall (1976), la tonalité et l’intonation sont particulièrement influentes dans les 

cultures à contexte élevé, où le non-verbal et la manière de dire les choses comptent autant 

que les mots eux-mêmes. Dans ces cultures (ex. : Chine, Mexique), un même mot peut 

prendre une signification totalement différente selon l’intonation utilisée. En revanche, dans 

les cultures à contexte faible (ex. : États-Unis, Suisse), le contenu explicite du message 

prime, et l’intonation a un impact moindre sur l’interprétation.  

Comme le note Gumperz (2011), des différences dans les intonations peuvent être 

perçues différemment selon les cultures, ce qui peut entraîner des malentendus dans les 

interactions interculturelles. 
Après avoir vu les aspects linguistiques qui entrent en jeu dans la communication 

interculturelle, il est important de prendre en compte les aspects émotionnels et 

psychologiques qui vont déterminer la façon dont les messages sont reçus, interprétés et 

assimilés par les interlocuteurs. 



 

23 

1.1.4.3 Facteurs émotionnels et psychologique  

Les facteurs émotionnels et psychologiques comprennent un ensemble d'éléments qui 

affectent la qualité des relations interculturelles. Que ce soit le choc culturel, les stéréotypes 

et préjugés ou le niveau d'ouverture d'esprit et de tolérance, ces aspects influencent la façon 

dont les personnes s'adaptent, interagissent et s'intègrent dans un contexte multiculturel. 

 

a) CHOC CULTUREL 

L'anthropologue canadien Kalervo Oberg a été le premier à introduire le concept de 

"choc culturel" en 1960. Il le définit comme une "maladie professionnelle dont souffrent les 

personnes qui sont soudainement transplantées à l'étranger". Selon Margalit Cohen-

Emerique, le choc culturel est "une réaction de dépaysement, plus encore de frustration ou 

de rejet, de révolte et d'anxiété". Il se manifeste par des sentiments de désorientation et de 

stress lorsqu'une personne est confrontée à une culture différente. Oberg (1960) décrit ce 

phénomène comme une maladie professionnelle des personnes en contact avec des cultures 

étrangères. 

 

b) STÉRÉOTYPES ET PRÉJUGÉS  

Dans son mémoire, St-Amand (2007) définit le stéréotype sexuel comme suit : « Les 

stéréotypes forment l'ancrage de base de la discrimination ; c'est le cadre idéologique qui 

justifie et organises-en un tout cohérent les attitudes et comportements discriminatoires 

sexistes. ». Bidjongou Doukaga (2008) distingue le préjugé du stéréotype en ces termes : « Le 

préjugé se distingue du stéréotype au sens où il demeure une évaluation à connotation 

négative, tandis que le stéréotype est une croyance qui implique souvent des éléments 

caricaturistes qui semblent se moquer du reste des autres cultures. » 

Les stéréotypes peuvent donc conduire à des attentes erronées et à des malentendus 

dans la communication interculturelle. Gudykunst et Kim (2003) suggèrent que la réduction 

des stéréotypes est essentielle pour améliorer la compétence interculturelle. 



 

24 

c) OUVERTURE D’ESPRIT ET TOLÉRANCE  

L'ouverture et la tolérance envers les différences culturelles sont cruciales pour une 

communication efficace. Bennett (1993) propose un modèle de sensibilité interculturelle qui 

décrit les étapes de développement de la compétence interculturelle, allant de 

l'ethnocentrisme à l'ethno relativisme. 
Après avoir exploré les facteurs émotionnels et psychologiques qui influencent les 

relations interculturelles, il convient maintenant d'aborder les différences dans les normes de 

communication, qui reflètent les particularités culturelles dans la manière de communiquer 

et d'interagir. 

 
1.1.4.4 La différence dans les normes de communication  

Les normes de communication varient considérablement d'une culture à l'autre, 

influençant directement la façon dont les messages sont transmis, reçus et interprétés. Ces 

normes englobent le style d’expression (direct ou indirect), le niveau de formalité, la 

proxémie, le ton, le langage corporel, et même le silence. Selon Cormier (2018), la 

communication professionnelle repose sur des codes culturels implicites qui, lorsqu’ils ne 

sont pas partagés, peuvent entraîner des malentendus voire des conflits. 

Dans les cultures occidentales comme le Canada ou la France, la communication tend 

à être plus explicite, avec un usage précis du vocabulaire et une importance accordée à la 

clarté du message. A contrario, dans plusieurs cultures africaines ou asiatiques, la 

communication peut être plus indirecte, valorisant la relation humaine au détriment de 

l’efficacité verbale immédiate (Mucchielli, 2006). Ces différences peuvent mener à des 

jugements erronés sur les compétences ou la bonne volonté des individus, nourrissant ainsi 

des formes d’exclusion. 

L'étude des facteurs de la communication interculturelle amène à voir comment ces 

facteurs, s'ils sont ignorés ou mal gérés, peuvent créer un sentiment d'exclusion dans le milieu 

professionnel. 

 



 

25 

1.1.5 Le sentiment d’exclusion en milieu professionnel 

Le sentiment d’exclusion au travail renvoie à l’expérience subjective d'un employé qui 

se sent mis à l’écart des interactions sociales, des processus de décision ou des dynamiques 

informelles de l’organisation. Il ne s'agit pas toujours d'une exclusion manifeste, mais 

souvent d'une forme subtile de marginalisation qui affecte profondément le vécu 

professionnel des individus. Selon Savoie et Brunet (2020), ce sentiment se manifeste par un 

manque de reconnaissance, une absence d'interactions significatives et une difficulté à se 

sentir légitime dans son environnement de travail. 

 

1.1.5.1 Mécanismes psychologiques et sociaux de l’exclusion  

L'exclusion professionnelle active des processus psychologiques de protection de soi 

tels que le retrait, la baisse de l'estime personnelle, ou encore l’anxiété anticipatoire. Comme 

le souligne Cohen-Emerique (2015), l’individu peut éprouver un sentiment de dépossession 

identitaire, dû au fait que ses valeurs et repères culturels ne sont ni reconnus ni valorisés. Sur 

le plan social, l'exclusion est souvent alimentée par les stéréotypes, les préjugés, ou les 

normes dominantes du groupe majoritaire qui définissent ce qui est perçu comme "normal" 

ou "adapté" (Amiraux et Simon, 2014). 

 

1.1.5.2 Impact sur la motivation, la performance et le bien-être des employés  

Le sentiment d’exclusion a des conséquences négatives tangibles sur la motivation et 

la performance au travail. Un employé qui se sent mis à l’écart a tendance à se désengager, 

à réduire ses efforts ou à se retirer socialement. D'après Genard (2017), le bien-être 

psychologique est fortement corrélé au sentiment d'appartenance : plus un individu se sent 

inclus, plus il est en mesure de mobiliser ses compétences et de s'impliquer activement. 

Ce mal-être peut aussi se traduire par un turn-over accru, des tensions 

interpersonnelles, ou une baisse de la coopération au sein des équipes. Ces conséquences, 

bien qu’individuelles, ont un impact collectif sur la performance globale de l’organisation. 



 

26 

L'exploration du sentiment d'exclusion au travail ouvre la voie à une réflexion sur le 

rôle crucial de la communication interculturelle, tantôt comme catalyseur d'inclusion et de 

cohésion, tantôt comme vecteur d'exclusion et de séparation. 

 

1.1.6 Communication inter culturelle comme facteur d’inclusion ou d’exclusion 

La communication interculturelle joue un rôle ambivalent dans les environnements 

professionnels multiculturels : elle peut être un puissant levier d’intégration ou, au contraire, 

un vecteur d’exclusion. Cette double fonction découle des interactions entre les dimensions 

culturelles, les styles de communication, les rapports de pouvoir et les dynamiques 

organisationnelles. Comme le soulignent Moran et al., (2010) et Azzopardi (2020), la 

manière dont les échanges sont organisés, interprétés et partagés influence directement le 

sentiment d’appartenance des membres d’une équipe. Ainsi, selon que les pratiques 

favorisent la compréhension mutuelle ou renforcent les clivages, la communication peut 

contribuer à construire un climat inclusif ou à cristalliser des rapports d’exclusion. Cette 

section examine successivement les principaux défis qui entravent la communication 

interculturelle en entreprise et les pratiques qui, au contraire, en font un moteur d’inclusion 

durable. 

 

1.1.6.1 Les défis de la communication interculturelle en entreprise  

Les principaux défis rencontrés concernent l’inégalité d’accès à l’information, la 

difficulté à décoder les attentes implicites, ou encore les malentendus causés par les styles de 

communication différents. Ces enjeux sont d’autant plus complexes que la communication 

professionnelle repose sur des normes implicites souvent non partagées. D’après Blanchet et 

Coste (2010), la capacité à "négocier le sens" dans l’interaction interculturelle est essentielle 

pour éviter les ruptures relationnelles et favoriser la coopération. 

 



 

27 

1.1.6.2 Les pratiques favorisant l’inclusion  

Parmi les pratiques identifiées comme facilitant l’inclusion figurent : la mise en place 

de formations à la communication interculturelle, l’adoption de politiques de reconnaissance 

de la diversité, la valorisation des compétences plurilingues, la création d’espaces de dialogue 

interculturel en entreprise, l’implication active des leaders dans la promotion d’une culture 

inclusive. 

Selon Azzopardi (2020), l’inclusion n’est pas une simple conséquence de la diversité, 

mais le résultat d’un effort organisationnel conscient qui s’appuie sur des outils concrets, une 

volonté managériale et une reconnaissance réelle de l’autre. 

L'étude de la communication interculturelle mène logiquement à la gestion des équipes 

de travail, car la qualité des échanges entre personnes de cultures différentes impacte la 

dynamique d'équipe, la performance et le climat organisationnel. 

 

1.2 GESTION DES ÉQUIPES DE TRAVAIL  

La gestion des équipes de travail, particulièrement dans un contexte interculturel, 

constitue un enjeu stratégique pour les organisations modernes. Elle implique non seulement 

une coordination efficace des tâches, mais aussi la prise en compte des dynamiques 

relationnelles, des différences culturelles et des styles de leadership. Comme le soulignent 

Belbin (2010) et Hofstede (2010), la compréhension des interactions au sein des groupes 

diversifiés est déterminante pour maintenir la cohésion, optimiser la performance et réduire 

les risques de conflits ou d’exclusion. Cette section explore successivement les dimensions 

liées à la dynamique d’équipe, aux styles de leadership et aux pratiques favorisant la cohésion 

dans un contexte multiculturel. 

 

1.2.1 Dynamique d’équipe et styles de leadership 

La dynamique d’équipe se définit par l’ensemble des interactions, des relations et des 

comportements qui se développent entre les membres dans la poursuite d’objectifs communs. 



 

28 

Dans un environnement interculturel, ces dynamiques sont influencées par la diversité des 

profils, des expériences et des référentiels culturels. Le style de leadership adopté par le 

gestionnaire joue un rôle déterminant dans la création d’un climat propice à la collaboration. 

Selon Belbin (2010), un leadership efficace dans un tel contexte exige à la fois souplesse, 

sensibilité et capacité à valoriser les complémentarités. 

 

1.2.1.1 Rôles et interaction dans les équipes multiculturelle  

Selon Belbin (2010), chaque membre d’une équipe possède des compétences, des 

limites et des affinités qui influencent son positionnement et sa contribution dans le groupe. 

Reconnaître et valoriser la complémentarité des profils permet de développer une dynamique 

d’équipe où chacun trouve sa place. Cette reconnaissance renforce le sentiment 

d’appartenance, ce qui, dans un contexte interculturel, est essentiel pour limiter les risques 

d’exclusion. 

Ainsi, la reconnaissance des rôles individuels doit s’accompagner d’une capacité 

d’adaptation de la part du leader, particulièrement lorsque les contextes culturels sont variés. 

 

1.2.1.2 Leadership adaptatif et sensibilité culturelle 

Dans des environnements de travail multiculturels, l’efficacité du leadership repose sur 

la flexibilité. Beddi et al., (2017) insistent sur l’importance d’un leadership capable de 

naviguer entre des référentiels culturels variés tout en favorisant l’émergence de normes 

communes. Cela suppose une posture d’écoute, une compréhension des sensibilités 

culturelles, et une capacité à construire des repères partagés. 

Cette adaptation ne suffit toutefois pas à elle seule ; elle gagne en efficacité lorsqu’elle 

s’inscrit dans une vision mobilisatrice propre au leadership transformationnel. 

 



 

29 

1.2.1.3 Leadership transformationnel et motivation collective  

Le leadership transformationnel se distingue par sa capacité à mobiliser les équipes 

autour d’une vision commune. Il repose sur l’inspiration, la considération individuelle, la 

stimulation intellectuelle et l’engagement moral du leader (Barmeyer et Mayrhofer, 2009). 

Dans les équipes interculturelles, ce style de leadership favorise la création d’un climat de 

confiance et d’ouverture, où les différences deviennent des ressources plutôt que des 

obstacles. En promouvant une culture organisationnelle inclusive, les leaders 

transformationnels renforcent la cohésion et la performance collective. 

Toutefois, la réussite de ce style de leadership dépend aussi de la manière dont le 

rapport au pouvoir est perçu et accepté dans différents contextes culturels. 

 

1.2.1.4 Rapport au pouvoir et ajustement du leadership  

Les conceptions du pouvoir et de l’autorité varient selon les cultures. Hofstede (1980) 

montre que certaines cultures préfèrent une autorité participative, tandis que d’autres 

valorisent une hiérarchie forte et des prises de décision centralisées. Pour être efficace, un 

gestionnaire doit être en mesure d’ajuster son style en fonction des attentes culturelles de son 

équipe, sous peine de provoquer des incompréhensions, voire un rejet de l’autorité. 

Comprendre ces variations dans le rapport au pouvoir permet de mieux analyser les 

dynamiques interculturelles qui façonnent les interactions au sein des équipes. 

 

1.2.2 Dynamiques interculturelles dans les équipes de travail 

Les dynamiques interculturelles englobent les comportements, les attentes et les 

stratégies d’interaction qui se manifestent dans un environnement professionnel diversifié. 

Elles dépendent des valeurs collectives, des styles relationnels et de la gestion des 

différences. 

 



 

30 

1.2.2.1 Diversité des styles relationnels 

Les équipes interculturelles sont marquées par la variabilité des rapports au collectif. 

Dans certaines cultures, le groupe est considéré comme un espace de solidarité où prime 

l’harmonie (ex. : cultures collectivistes), alors que dans d’autres, l’accent est mis sur la 

performance individuelle (cultures individualistes). D’après Hofstede (2010), ces 

orientations influencent le niveau d’engagement, le type de leadership accepté et la manière 

d’aborder les responsabilités partagées. 

Ces différences de styles relationnels peuvent toutefois engendrer des 

incompréhensions, particulièrement lorsque les codes de communication ne sont pas 

partagés. 

 

1.2.2.2 Malentendus culturels et communication interpersonnelle 

Les écarts dans les codes de communication, le rapport à la hiérarchie ou au temps 

peuvent entraîner des malentendus dans les équipes. Cormier (2018) souligne que 

l’intercompréhension n’est pas automatique : elle repose sur la capacité à interpréter les 

signaux culturels de manière contextualisée. Une gestion interculturelle attentive exige donc 

une sensibilité accrue aux différences et une volonté de construire un langage commun au 

sein de l’équipe. 

Face à ces défis, le rôle du leader interculturel devient central pour instaurer un climat 

de compréhension et de respect mutuel. 

 

1.2.3 Leadership et compétences interculturelles 

Dans un contexte où les différences culturelles influencent profondément les 

interactions, le leader doit posséder des compétences spécifiques pour guider son équipe. 

 



 

31 

1.2.3.1 Compétences interculturelles du gestionnaire  

Le gestionnaire joue un rôle clé dans l’encadrement des équipes diversifiées. Comme 

le rappellent Achaibi (2012), les compétences interculturelles du gestionnaire incluent 

l’empathie, l’adaptabilité, la capacité à décoder des réalités variées, ainsi que l’habileté à 

instaurer un climat de confiance et de reconnaissance mutuelle. Ces compétences permettent 

de réduire les tensions et de transformer la diversité en levier d’innovation. 

La mobilisation de ces compétences dépend également du style de leadership adopté, 

lequel doit être ajusté aux cultures organisationnelles présentes. 

 

1.2.3.2 Style de leadership et cultures organisationnelles 

La manière d’exercer le leadership varie selon les cultures. Alors que certains contextes 

valorisent un leadership participatif et horizontal, d’autres préfèrent une approche plus 

directive et structurée. Lagacé et al. (2014), précisent que la capacité à adapter son style de 

gestion selon les profils culturels de son équipe est un facteur clé de performance 

organisationnelle. Cela suppose une posture d’écoute, une flexibilité comportementale et une 

réflexion sur sa propre identité culturelle. 

Cette capacité d’adaptation prend tout son sens lorsqu’elle s’accompagne de pratiques 

concrètes visant à renforcer la cohésion interculturelle. 

1.2.4 Pratiques favorisant la cohésion interculturelle 

Les pratiques favorisant la cohésion interculturelle regroupent un ensemble d’actions 

et de dispositifs visant à faciliter l’intégration, à prévenir les tensions et à encourager le 

dialogue au sein des équipes multiculturelles. 

 

1.2.4.1 Mécanisme d’intégration et d’accompagnement  

L’intégration des membres d’équipes issus de différents horizons culturels passe par 

des dispositifs d’accompagnement ciblés : mentorat interculturel, séances de formation 



 

32 

croisée, ateliers de sensibilisation à la diversité, etc. Selon Bender et al. (2021), la qualité de 

l’intégration repose moins sur l’uniformisation que sur la reconnaissance active des 

différences. 

Cependant, même avec des dispositifs d’intégration efficaces, les conflits interculturels 

restent possibles et doivent être gérés avec tact. 

 

1.2.4.2 Gestion des conflits interculturels 

Les conflits sont inévitables dans toute relation de travail, mais ils peuvent être 

amplifiés par les incompréhensions culturelles. La gestion des conflits interculturels implique 

l’usage de médiateurs culturels, l’ouverture à des mécanismes de résolution non traditionnels 

et la reconnaissance des émotions impliquées.  

 

1.3 OBJECTIF DE LA RECHERCHE  

Dans un contexte marqué par la mondialisation des échanges et la mobilité accrue des 

travailleurs, la diversité culturelle s’impose comme une caractéristique incontournable des 

organisations contemporaines. Les équipes de travail, en particulier, deviennent des espaces 

privilégiés où se croisent des parcours, des valeurs et des référentiels culturels variés. Si cette 

diversité constitue une richesse potentielle, elle peut également être à l’origine de tensions, 

de malentendus et de sentiments d’exclusion lorsque les différences ne sont ni reconnues ni 

intégrées dans les pratiques quotidiennes (Hofstede, 2011 ; Mucchielli, 2006 ; Keblusek et 

al., 2017). 

La présente recherche s’inscrit dans une démarche qualitative et réflexive visant à 

approfondir la compréhension des dynamiques communicationnelles en milieu de travail 

interculturel. Elle s’appuie sur l’expérience professionnelle de l’auteure, mobilisée comme 

matériau d’analyse, afin d’éclairer les liens entre communication, diversité culturelle et 

sentiment d’exclusion.  



 

33 

L’objectif de ce mémoire est de comprendre comment la communication interculturelle 

influence la perception du sentiment d’exclusion en milieu de travail diversifié. Cet objectif 

oriente l’ensemble de la démarche méthodologique et détermine les choix relatifs au type de 

recherche, au corpus d’analyse et à la posture réflexive adoptée. Il permet de saisir comment 

les interactions verbales et non verbales contribuent à façonner les relations professionnelles 

et à construire, selon les contextes, des dynamiques d’inclusion ou d’exclusion. 

En cohérence avec cet objectif, la méthodologie repose sur une approche 

autopraxéographique, qui favorise la compréhension approfondie d’expériences vécues et 

leur mise en relation avec des cadres théoriques issus de la communication interculturelle et 

de la psychologie sociale. Ce choix méthodologique permet d’examiner la réalité 

professionnelle à travers le regard de l’actrice-chercheure tout en assurant une rigueur 

scientifique fondée sur l’analyse critique, la triangulation des sources et la validation 

conceptuelle. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

34 

CHAPITRE 2 
 MÉTHODOLOGIE DE LA RECHERCHE  

 
Ce chapitre est consacré à la présentation de la démarche méthodologique adoptée dans 

le cadre de cette recherche. Il s’articule autour de plusieurs volets essentiels. Dans un premier 

temps, je décrirai le positionnement méthodologique qui a guidé le choix de 

l’autopraxéographie, méthode qui s’est imposée de manière cohérente avec l’objectif de ce 

travail. J’exposerai ensuite les spécificités de cette approche, en insistant sur les éléments qui 

la différencient des autres méthodes qualitatives classiques. Par la suite, une attention 

particulière sera portée aux critères assurant la rigueur scientifique de la méthode, notamment 

en ce qui concerne la crédibilité, la réflexivité et la validité des analyses produites. Enfin, je 

présenterai les résultats issus du processus d’analyse réflexive, en les replaçant dans le cadre 

théorique et les finalités de cette recherche, afin de mettre en lumière leur portée et leur 

contribution au champ des études sur la gestion interculturelle et l’inclusion en milieu de 

travail. 

 

2.1 POSITIONNEMENT ÉPISTÉMOLOGIQUE 

2.1.1 L’épistémologie 

Le terme épistémologie puise ses racines dans la langue grecque, combinant epistèmè, 

qui désigne le savoir ou la connaissance, et logos, signifiant discours ou étude (Le Robert, 

1998, p. 1274). En tant que champ de réflexion, l’épistémologie peut être comprise comme 

l’analyse des conditions de production du savoir, ou plus précisément comme la discipline 

qui s’interroge sur la nature, la validité et la portée des connaissances scientifiques (Dubois 

& Brault, 2021). 

Selon Brown (2013), elle constitue l’un des piliers de la philosophie des sciences et 

recouvre un ensemble de questionnements touchant aussi bien aux méthodes scientifiques 

qu’aux valeurs, à l’histoire des sciences et aux enjeux de légitimation des savoirs. Dans le 

domaine des sciences humaines et sociales, cette réflexion prend une importance particulière, 



 

35 

car les objets d’étude sont souvent complexes, contextualisés, et marqués par l’interaction 

entre le sujet et son environnement. 

Dans cette perspective, plusieurs auteurs soulignent l’importance d’un positionnement 

épistémologique clair dans toute démarche de recherche. Avenier et Thomas (2011) insistent 

sur le fait que ce positionnement influence non seulement le cadre théorique, mais également 

la forme des énoncés produits, le statut accordé aux connaissances générées, et les modalités 

selon lesquelles ces savoirs sont interprétés et mobilisés dans la pratique (Avenier, 2011 ; 

cité dans Couture, 2012, p. 27). 

Thiétart (2014), quant à lui, définit l’épistémologie comme une activité réflexive visant 

à interroger la production des savoirs scientifiques, en se demandant ce qu’est la science, 

comment elle se construit, et dans quelle mesure elle permet de comprendre ou d’agir sur le 

réel. Il affirme que la connaissance est une « construction de l’esprit », une représentation du 

monde, tandis que la réalité, elle, persiste même lorsqu’on cesse d’y croire (Thiétart et Verret, 

2014, p. 22). 

Dans une optique plus appliquée, notamment dans le champ de l’enseignement et de la 

gestion, l’épistémologie joue un rôle clé dans la structuration des savoirs et la mise en place 

de dispositifs de transmission (Astolfi et al., 2008). Elle permet de réfléchir à la manière dont 

les connaissances sont construites en contexte, en intégrant des dimensions métacognitives, 

pédagogiques et culturelles. 

Enfin, Fourez (2003) souligne que l’épistémologie permet de situer les connaissances 

dans une histoire des idées, en analysant comment les domaines tels que les sciences 

humaines, les sciences sociales ou les sciences de gestion évoluent au contact des pratiques 

professionnelles et des mutations sociétales. Cette posture est particulièrement pertinente 

pour une recherche portant sur la communication interculturelle, où la compréhension du 

vécu et des représentations sociales joue un rôle central. 

 



 

36 

2.1.2 Les paradigmes épistémologiques 

Gavard-Perret et al. (2008) rappellent qu’un chercheur ne construit pas sa vision de la 

connaissance de manière isolée ou ex nihilo. Cette vision s’inscrit dans l’héritage intellectuel 

de sa communauté scientifique et se trouve orientée par les grands courants de pensée, 

appelés paradigmes épistémologiques. Pour Kuhn (1962, p. 173), un paradigme correspond 

à « une constellation de croyances, valeurs, techniques, partagées par une communauté 

donnée ». Avenier et Thomas (2011, p. 39) distinguent quant à eux trois paradigmes 

épistémologiques majeurs dans lesquels le chercheur est amené à se positionner : le 

positivisme, l’interprétativisme et le constructivisme. 

 

2.1.2.1 Positivisme  

Le paradigme positiviste, qui a marqué l’histoire de la recherche en sciences sociales, 

repose sur une conception réaliste et objectiviste du monde. Il postule que la réalité existe en 

dehors de toute perception ou construction humaine, et qu’elle peut être appréhendée de 

manière objective grâce à des méthodes rigoureuses d’observation et de mesure (Wacheux, 

1996 ; Girod-Séville et Perret, 1999 ; Le Moigne, 1990). 

Selon Allard-Poesi et Perret (2014), cette vision suppose l’existence d’un monde 

structuré par des lois universelles, immuables et indépendantes de la conscience humaine. La 

connaissance devient alors un processus de découverte, visant à dévoiler cette structure sous-

jacente. Thiétart (2014) synthétise les fondements de cette approche en trois hypothèses 

principales : la réalité possède une nature propre, elle existe indépendamment de celui qui 

l’observe, et elle peut être décrite sans être influencée par l’acte même d’observation. 

Cette posture, qui s’inscrit dans le réalisme scientifique, a profondément influencé les 

premières approches méthodologiques en sciences sociales, en particulier celles orientées 

vers la prédiction, la généralisation et la production de lois explicatives. Dans cette 

perspective, le chercheur est perçu comme un observateur extérieur, neutre et détaché de 



 

37 

l’objet qu’il étudie. Ce rapport distancié à la réalité s’appuie sur une séparation nette entre le 

sujet connaissant et l’objet de connaissance (Allard-Poesi & Perret, 2014). 

Fortin et Gagnon (2016) précisent que le positivisme conçoit la réalité sociale comme 

une entité unique, pouvant être étudiée selon les mêmes principes que les phénomènes 

physiques. Cette approche privilégie une méthodologie quantitative et déductive, où l’on 

teste des hypothèses sur la base d’indicateurs mesurables. En cela, elle cherche à reproduire 

les standards des sciences dures, où l’objectivité, la reproductibilité et la causalité sont érigées 

en principes fondamentaux. 

Or, dans le cadre d’un mémoire portant sur des phénomènes aussi subjectifs que le 

sentiment d’exclusion en contexte interculturel, cette posture présente des limites 

importantes. Comme le souligne Savoie-Zajc (2006), la transposition des critères des 

sciences naturelles à l’étude des dynamiques humaines peut occulter la complexité des vécus, 

les subtilités des relations interculturelles et les dimensions symboliques qui traversent les 

interactions en milieu de travail. 

En résumé, si le positivisme a apporté des outils puissants pour l’étude des faits 

sociaux, sa vision unidimensionnelle de la réalité ne permet pas de saisir pleinement la 

richesse des expériences humaines, notamment dans les environnements organisationnels 

marqués par la diversité culturelle. C’est pourquoi une posture constructiviste, davantage 

centrée sur la compréhension des significations attribuées par les individus, a été retenue pour 

orienter la présente recherche. 

 

2.1.2.2 L’interprétativiste 

Le courant interprétativiste s’inscrit dans une perspective selon laquelle la réalité 

sociale n’existe pas en dehors de ceux qui la vivent, mais se construit au fil des échanges, des 

représentations et des significations que les individus lui attribuent. Cette conception repose 

sur l’idée que le monde social n’est pas une entité objective, mais un tissu de relations et de 

sens partagés. Ainsi, comme le formulent Thiétart et al. (2014), « la réalité sociale est avant 



 

38 

tout construite au travers du jeu des intentions et des interactions des acteurs qui construisent 

le sens de cette réalité par la confrontation et le partage de leurs représentations » (p. 26). 

Dans cette optique, le rôle du chercheur ne consiste pas à expliquer les phénomènes à 

partir de lois générales, mais à les comprendre de l’intérieur, à partir du point de vue des 

acteurs concernés. C’est cette distinction fondamentale entre compréhension et explication 

qui distingue l’approche interprétative des approches positivistes. Lincoln et Guba (1985), 

cités par Allard-Poesi et Perret (2014), soulignent que cette posture vise une connaissance 

idiographique, c’est-à-dire spécifique et contextualisée, plutôt qu’une connaissance 

nomothétique, généralisable à partir de lois universelles. 

Appliqué à une recherche sur le sentiment d’exclusion dans des environnements de 

travail interculturels, l’interprétativiste permet d’explorer comment les personnes perçoivent, 

ressentent et interprètent leurs expériences en fonction de leurs appartenances culturelles, de 

leurs trajectoires personnelles et de leurs interactions quotidiennes. Cette approche est 

particulièrement pertinente dans des contextes où les dynamiques relationnelles et 

identitaires jouent un rôle central. 

Perret et Séville (2007), repris par Lazzari-Dodeler (2014), insistent sur la nécessité, 

pour le chercheur adoptant une posture interprétativiste, de prendre en compte les attentes, 

les intentions et les motivations des individus afin de saisir la manière dont ils construisent 

leur réalité. Ce processus, loin d’être purement descriptif, vise aussi à transformer la manière 

dont le savoir est produit, en donnant une place centrale à la voix des acteurs. 

Ainsi, l’interprétativiste constitue un cadre particulièrement adapté pour étudier les 

effets subjectifs de la communication interculturelle en milieu organisationnel, car il permet 

de faire émerger les vécus singuliers, les malentendus, les tensions ou encore les stratégies 

de contournement que mobilisent les personnes dans un contexte professionnel marqué par 

la diversité culturelle. 

 
2.1.2.3 Le constructivisme  

Le paradigme constructiviste repose sur l’idée que la réalité sociale ne préexiste pas à 

ceux qui l’observent, mais qu’elle prend forme à travers les interactions, les expériences 



 

39 

vécues et les significations que les individus lui attribuent. Charreire et Huault (2001, p. 32) 

rappellent que, dans cette perspective, « le réel est constitué d’interprétations qui se 

construisent grâce aux interactions ». Il ne s’agit donc pas d’une réalité figée ou universelle, 

mais d’une construction évolutive, façonnée dans un contexte particulier. Cette conception 

rejoint l’affirmation d’Allard-Poesi et Perret (2014), selon laquelle « la réalité est construite 

et non donnée » (p. 24), soulignant ainsi la nécessité de comprendre le sens que les individus 

accordent à leurs expériences, plutôt que de chercher à les expliquer à l’aide de lois générales. 

Dans cette optique, l’épistémologie constructiviste envisage la connaissance comme 

un processus actif et continu, centré sur l’interaction entre le chercheur et l’objet d’étude. 

Moussa (2020) précise en ce sens que la connaissance n’est pas considérée comme un résultat 

figé, mais comme « un processus actif avant d’être un résultat fini » (p. 33). Cela rend compte 

du rôle central que joue l’interprétation dans la production du savoir. 

Dans le contexte de la communication interculturelle en milieu professionnel, ce 

paradigme est particulièrement pertinent. Il permet de mettre en lumière les multiples 

représentations que les personnes issues de cultures différentes peuvent avoir du même 

environnement de travail, et les éventuelles dissonances qui peuvent engendrer des 

sentiments d’exclusion. Le constructivisme invite alors le chercheur à comprendre les 

trajectoires individuelles, à interpréter les significations que les individus donnent à leurs 

interactions, et à reconnaître la diversité des vécus au sein d’un même collectif. 

Par ailleurs, Fortin et Gagnon (2016) rappellent que cette posture repose sur une 

démarche inductive, dans laquelle le chercheur ne part pas d’hypothèses préétablies, mais 

s’ouvre à l’exploration du terrain, laissant émerger les sens à partir des données recueillies. 

Selon ces auteurs, la réalité dans le constructivisme est perçue comme plurielle, malléable, 

et influencée par les perceptions humaines. 

Albert (2017) renforce cette perspective en soulignant que la réalité est construite par 

les individus eux-mêmes, à travers leur vécu, leur histoire et leur contexte social. L’auteur 

rappelle que le sens attribué à un phénomène ne peut être dissocié du regard de ceux qui le 

vivent, ce qui confère une forte légitimité à l’analyse des récits de vie dans les recherches 

qualitatives. Ainsi, dans le cadre de ce mémoire, où les expériences subjectives d’une 



 

40 

étudiante internationale sont analysées, ce positionnement permet d’ancrer la recherche dans 

un registre compréhensif et réflexif. 

Enfin, Houdebine-Gravaud (2003), en s’appuyant sur ses propres travaux liés au genre, 

insiste sur le fait que le chercheur lui-même est un acteur social et historique. Il est traversé 

par ses appartenances, ses représentations, et les idéologies ambiantes, ce qui influence 

inévitablement son regard sur l’objet d’étude. Reconnaître cela ne constitue pas une faiblesse 

méthodologique, mais bien une exigence éthique dans toute posture constructiviste. 

Dans cette logique, Avenier (2011) identifie deux variantes importantes du 

constructivisme : d’une part, le constructivisme radical inspiré des travaux de von Glasersfeld 

(1974 ; 1988/1981 ; 2001 ; 2005) et Le Moigne (1990 ; 1995 ; 2001 ; 2002 ; 2003), et d’autre 

part, le constructivisme selon Guba et Lincoln (1989 ; 1998), qui accordent une place centrale 

à la co-construction du sens entre chercheur et participants. Ces deux courants renforcent 

l’idée que la connaissance se développe dans l’action, par l’expérience, et dans un cadre 

relationnel. 

 

2.1.3 Position épistémologique  

Le choix d’un positionnement épistémologique clair constitue une étape fondamentale 

dans toute démarche de recherche, car il oriente non seulement les choix méthodologiques, 

mais également l'interprétation des résultats. Comme l’affirment Gavard-Perret et al. (2008), 

expliciter sa posture épistémologique permet au chercheur de donner sens, légitimité et 

cohérence à l’ensemble de sa démarche scientifique. 

Dans le cadre de ce mémoire, j’adopte une posture ancrée dans le constructivisme 

pragmatique, un paradigme qui accorde une place centrale à l’expérience vécue et à la 

capacité réflexive du chercheur lui-même. Ce positionnement est cohérent avec la méthode 

choisie l’autopraxéographie qui mobilise le vécu professionnel comme levier d’analyse et de 

construction de savoirs. 

Le constructivisme radical, tel que conceptualisé par von Glasersfeld (1988), cité par 

Avenier (2011, p. 27), se distingue par son refus de considérer la connaissance comme le 



 

41 

reflet d’une réalité objective, indépendante de l’observateur. Au contraire, cette approche 

postule que « la connaissance ne reflète pas une réalité ontologique “objective”, mais 

concerne exclusivement la mise en ordre et l’organisation d’un monde constitué par notre 

expérience ». En ce sens, le chercheur n’est pas un simple témoin extérieur : il participe 

activement à la structuration du réel à travers ses interactions, ses interprétations et son 

parcours personnel. 

En mobilisant cette perspective, je m’inscris dans une logique de co-construction du 

savoir, où la subjectivité n’est pas un biais à neutraliser, mais une ressource épistémique à 

intégrer. Cette posture s’aligne sur les principes du constructivisme pragmatique, qui visent 

à produire des connaissances à la fois situées et opérantes dans des contextes précis, tout en 

maintenant une exigence de rigueur, de transparence et d’éthique dans la conduite de la 

recherche (Avenier, 2011 ; Fortin et Gagnon, 2016). 

Dans cette optique, l’usage de l’autopraxéographie me permet de rendre compte de la 

manière dont les situations d’exclusion vécues en contexte interculturel sont perçues, 

analysées et traduites en connaissances actionnables. Ce positionnement offre ainsi un cadre 

épistémologique cohérent avec l’objet d’étude et la méthode choisie, en valorisant 

l’expérience individuelle comme source de compréhension des phénomènes sociaux. 

 

2.2 AUTOPRAXÉOGRAPHIE   

L'autopraxéographie comme démarche méthodologique se base sur l'analyse réflexive 

de l'expérience personnelle du chercheur dans un contexte professionnel ou social. Elle 

permet de faire le lien entre le vécu subjectif et des notions théoriques, et donc de mieux 

comprendre les phénomènes observés. Dans cette étude, cette approche présente un double 

avantage : d'une part, elle permet d'accéder à des données riches et contextualisées, issues de 

situations vécues ; d'autre part, elle permet de révéler des mécanismes invisibles dans les 

études plus distanciées. Mais comme toute méthode, elle a des particularités et des limites 

qu'il faut définir pour mieux comprendre sa portée et sa rigueur scientifique. 



 

42 

2.2.1 Spécificité de la méthode  

L’autopraxéographie est une méthode qualitative qui permet au chercheur de puiser 

dans ses propres pratiques pour construire un savoir réflexif à partir de son expérience 

professionnelle. Selon Albert et Cadieux (2016), elle vise à produire une connaissance 

généralisable à partir d’un point de vue singulier, celui du praticien-chercheur. Cette méthode 

offre un cadre d’analyse rigoureux permettant de revisiter les expériences vécues en les 

confrontant à des cadres théoriques issus de différentes disciplines, dans le but de mieux 

comprendre les dynamiques à l’œuvre dans un contexte organisationnel spécifique. 

Contrairement à l’auto ethnographie, centrée sur le récit subjectif et personnel dans une 

perspective idiographique (Leplat, 2002), l’autopraxéographie se distingue par son ambition 

de générer des savoirs transférables au-delà de l’expérience individuelle. Elle associe ainsi 

les principes de l’auto ethnographie et de la praxéographie, en mettant en lien l’expérience 

vécue avec une démarche théorique structurée (Albert et Michaud, 2016 ; Albert et Perouma, 

2017). Cette double orientation permet non seulement une immersion réflexive dans sa 

propre trajectoire, mais également une distanciation critique facilitant une lecture analytique 

du vécu. 

D’un point de vue opérationnel, cette méthode suit plusieurs étapes articulées autour 

d’un va-et-vient constant entre la narration personnelle et l’analyse théorique. Dans un 

premier temps, le chercheur rédige un récit brut, non encore filtré par une interprétation 

analytique. Ensuite, ce matériau est retravaillé à la lumière des concepts théoriques issus de 

champs variés, ce qui permet une décontextualisation et une recontextualisation des 

événements (Albert et Cadieux, 2017). Ce mouvement entre pratique et théorie permet de 

dégager des régularités, d’identifier des tensions ou des leviers, et de formuler des 

propositions interprétatives plus larges. 

Comme le souligne Albert (2017), ce processus n’est jamais linéaire. Il repose sur un 

questionnement continu, dans lequel le chercheur revisite ses expériences à la lumière de 

nouvelles lectures ou d’une meilleure compréhension du phénomène étudié. Cette posture de 



 

43 

doute permanent, proche de celle défendue par Jaspers (2017), s’inscrit dans une philosophie 

de la connaissance où chaque réponse appelle de nouvelles interrogations. 

Par ailleurs, l’un des traits distinctifs de l’autopraxéographie réside dans son traitement 

de l’échantillonnage. Là où la plupart des méthodes qualitatives reposent sur un recrutement 

ciblé de participants, l’autopraxéographie fait du chercheur lui-même l’unique sujet d’étude 

(Albert, 2017). L’expérience personnelle devient ainsi la source principale de données 

empiriques, ce qui confère à cette méthode un caractère profondément introspectif et 

contextuel. 

Enfin, l’un des atouts majeurs de cette méthode est sa capacité à produire des 

connaissances transposables. En croisant l’expérience avec des référents théoriques issus de 

la littérature scientifique, le chercheur construit des savoirs à portée heuristique, susceptibles 

d’éclairer d’autres situations similaires (Albert et al., 2019). C’est cette capacité à 

transformer le vécu individuel en concepts mobilisables dans d’autres contextes qui rend 

l’autopraxéographie particulièrement pertinente dans une recherche portant sur les 

mécanismes d’exclusion en milieu de travail interculturel. 

 

2.2.2 Limites de l’autopraxéographie  

Si l’autopraxéographie présente une richesse méthodologique certaine, elle n’est pas 

exempte de limites. L’une des premières critiques concerne le risque d’auto-complaisance, 

ou de manque de distanciation critique. Puisque le chercheur s’étudie lui-même, il doit faire 

preuve d’une vigilance accrue pour éviter les biais de confirmation, les rationalisations a 

posteriori ou la sélection subjective des éléments à analyser (Albert et Cadieux, 2017). La 

réflexivité constante est donc indispensable pour garantir la validité du processus 

interprétatif. 

Une autre limite réside dans la difficulté à convaincre du caractère transférable des 

résultats. Le fait de fonder l’analyse sur une seule trajectoire pose la question de la 

représentativité. Toutefois, comme le rappellent Albert et Perouma (2017), l’objectif n’est 



 

44 

pas ici de produire une généralisation statistique, mais une généralisation analytique, ancrée 

dans un raisonnement théorique rigoureux. 

De plus, la posture d’implication totale du chercheur peut provoquer des tensions entre 

engagement subjectif et exigence de scientificité. La transparence méthodologique, la mise 

en dialogue systématique avec la littérature et la posture d’humilité critique deviennent alors 

des garanties indispensables pour maintenir la rigueur du processus de connaissance (Fortin 

et Gagnon, 2016). 

Après avoir exposé la démarche autopraxéographique qui a permis d'organiser l'analyse 

des expériences vécues, il convient de préciser la place des outils numériques mobilisés pour 

accompagner cette réflexion.  

 
2.3 UTILISATION DE L’IA  

Dans le cadre de ce mémoire, l’intelligence artificielle a été utilisée de manière 

ponctuelle et encadrée, en tant qu’outil de soutien à la réflexion. Plus précisément, l’outil 

ChatGPT a servi à stimuler certaines pistes d’analyse, à reformuler des idées complexes ou 

à proposer des structures logiques de rédaction. Son utilisation s’inscrit dans une logique de 

complémentarité, et non de substitution à la pensée critique ou à la rédaction personnelle. 

À aucun moment, l’outil n’a été utilisé pour générer directement du contenu final 

présenté dans ce mémoire. Chaque proposition a été soigneusement retravaillée, analysée, 

contextualisée, et confrontée aux lectures académiques pertinentes. La chercheuse-

praticienne est demeurée pleinement responsable de l’élaboration des idées, de la 

construction du raisonnement, ainsi que de la cohérence épistémologique et méthodologique 

de l’ensemble du travail. 

Dans un esprit de transparence, il est important de souligner que l’utilisation de l’IA 

n’a pas remplacé la recherche documentaire, l’analyse réflexive ou l’interprétation des 

données. Elle a simplement permis, à certains moments, de clarifier la formulation de 

certaines idées, ou de simuler un échange critique utile à la maturation du regard du 

chercheur. En ce sens, elle s’apparente davantage à un outil d’aide à la structuration de la 

pensée, comparable à l’usage d’un correcteur linguistique ou d’un planificateur d’écriture. 



 

45 

Enfin, dans le respect des normes éthiques et scientifiques, l’ensemble des sources 

citées dans ce mémoire a été vérifié, validé et intégré à partir d’une revue de la littérature 

académique. Aucun contenu généré automatiquement n’a été repris tel quel, garantissant 

ainsi l’originalité, la qualité et l’intégrité scientifique de la recherche. 

 

2.4 ÉTHIQUE DE LA RECHERCHE  

Dans le cadre de cette recherche, une attention rigoureuse a été portée au respect des 

principes éthiques encadrant les études impliquant des dimensions humaines, conformément 

à l’Énoncé de politique des trois Conseils : Éthique de la recherche avec des êtres humains 

(EPTC2, 2018). Bien que la méthodologie adoptée repose principalement sur une approche 

autopraxéographique centrée sur le vécu de la chercheuse elle-même, certaines situations 

évoquées dans le cadre de l’analyse font référence à des tiers, notamment des collègues, des 

gestionnaires ou des membres d’équipes de travail rencontrés dans des milieux 

professionnels antérieurs. Cela nécessitait une vigilance accrue sur les plans de l’anonymat, 

de la confidentialité et du respect de la dignité des personnes indirectement impliquées. 

Ainsi, tous les noms, fonctions ou éléments pouvant permettre l’identification des 

personnes mentionnées ont été volontairement modifiés ou omis. Cette démarche visait à 

garantir la protection de leur vie privée et à prévenir tout risque de stigmatisation ou de 

mauvaise interprétation. Aucun renseignement confidentiel n’a été divulgué, et les propos 

rapportés ont été traités avec prudence, dans une optique de compréhension et non de 

jugement. 

L’éthique dans ce mémoire ne s’est pas limitée à l’application de règles formelles, mais 

a constitué une posture réflexive constante tout au long du processus de recherche. Cette 

posture s’inscrit dans la conception humaniste de l’éthique proposée par Hadot (2001), qui 

la définit comme une manière d’être en relation avec autrui, fondée sur le discernement 

moral. Elle rejoint également l’approche de Drolet et al., (2015), pour qui l’éthique de la 

recherche repose sur les interactions respectueuses entre les chercheurs, les institutions et les 

personnes concernées, qu’elles soient directement ou indirectement impliquées. 



 

46 

Consciente de la sensibilité du sujet abordé « le sentiment d’exclusion en milieu de 

travail interculturel » j’ai pris soin d’aborder chaque situation relatée avec un regard critique, 

respectueux et nuancé, en veillant à ne pas déformer la réalité des faits ni imposer des 

jugements de valeur. La subjectivité inhérente à la démarche autopraxéographique a été 

assumée avec transparence, dans le souci de rester fidèle aux principes de prudence, de 

respect et de responsabilité que rappelle également le Fonds de recherche du Québec (2016). 

De plus, aucun entretien n’a été mené avec des participants externes, ce qui excluait la 

nécessité de démarches d’approbation éthique institutionnelle. Toutefois, par souci de rigueur 

et de cohérence avec les standards de la recherche en sciences humaines, une réflexion 

éthique approfondie a été intégrée à chaque étape du mémoire : de la formulation de la 

problématique à la rédaction des résultats, en passant par le choix du cadre méthodologique. 

Enfin, cet engagement éthique s’est traduit dans l’écriture elle-même : en évitant les 

généralisations hâtives, en reconnaissant les limites de l’analyse, et en adoptant une narration 

responsable et sensible aux enjeux humains évoqués. L’objectif n’a jamais été d’exposer des 

individus, mais de mettre en lumière des dynamiques systémiques et des expériences vécues, 

dans une perspective constructive et transformatrice. 

 

 

 

 

 

 
 
 

  

 
 
 
 
 
 



 

47 

 
  



 

 

CHAPITRE 3 
RÉSULTATS 

3.1 TÉMOIGNAGE 1  

J’ai eu à travailler un an dans une entreprise portuaire nommée Kribi Multipurpose 

terminal située au Cameroun plus précisément dans la localité du sud il y’a de cela deux ans. 

J’étais assistante QHSE (qualité-hygiène-sécurité-environnement). Mon travail consistait à 

faire une étude d’impact environnemental des produits que transitait l’entreprise, faire une 

évaluation des risques, faire des Tools box meeting chaque matin avec les dockers avant le 

début de toutes activités sur le terminal, de s’assurer que tout le monde utilise les équipements 

de protection individuelle et connaissent les enjeux si ceux-ci ne sont pas respectés. J’étais 

la seule fille qui travaillait dans l’entreprise et sur le terminal aussi ; et tous les dockers étaient 

des hommes bien plus âgés que moi, ce qui d’un premier regard me frustrais un peu. La 

plupart des employés du terminal étaient les habitants de la région donc ils se connaissaient 

mieux et parlaient le même dialecte en plus du français qui est la langue courante ; moi je 

venais d’une autre région.  

La première fois que j’ai dû m’exprimer devant les dockers c’étaient pour me présenter, 

j’étais vraiment stressée et j’avais peur. Certains lançaient des intrigues, d’autres 

se moquaient, ce qui m’a fait abréger ma présentation et mon supérieur a pris le relais. Après 

la réunion avec les dockers, mon supérieur m’a appelée à côté et m’a fait comprendre que si 

je me montre fragile devant eux ils vont essayer de me dominer et ce n’est pas bon. Je lui ai 

précisé que c’était la première fois de travailler en entreprise et en plus de devoirs gérer mes 

ainés ; il m’a rassuré et m’a dit que j’aurais le temps de m’habituer. Avec mon supérieur ça 

été facile, mais pas avec les dockers ; je ne me faisais pas à l’idée donner des ordres à mes 

ainées.  



 

49 

La plupart des journées de travail, je supervisais les travaux sur le terminal donc je 

passais plus de mon temps avec les dockers. Il fallait aussi que je monte à bord des navires 

dès qu’ils accostent pour faire un check-up de l’état des navires avant de laisser les dockers 

travailler. Ma première fois j’étais apeurée, je n’étais jamais monté à bord d’un navire. Les 

commandants de bord et les dockers se sont moqués de moi et avec ça personne ne me donnait 

du respect.  J’ai fourni un effort, surmonter ma peur et progresser grâce à l’encouragement 

de mon supérieur. Pendant les journées de travail, les dockers ne m’écoutaient pas très 

souvent ce qui n’avançait en rien le travail et qui me décourageais l’idée de continuer. Je me 

suis dit si je suis plus ferme envers eux je gagnerais leur respect et c’est ce qui s’est passé. 

Pendant une journée de travail, j’ai donnée des directives à suivre ils ne m’ont pas écouté et 

est survenu un incident par suite d’une mauvaise manœuvre d’un docker. J’ai signalé 

l’incident a mes chefs et j’ai fait mon rapport ce qui a valu la mise à pied du docker concerné. 

Intérieurement je me sentais d’une part triste parce qu’une mise à pied n’est pas bonne pour 

le dossier d’un employé ; d’une autre part je me suis dit j’ai effectué mon travail et peut être 

les prochaines fois ils me prendront vraiment au sérieux, chose qui a été faite mais ils ont 

commencé à avoir peur de moi ce qui m’a gêné.  

Pendant les pauses je restais souvent à l’écart du groupe, ce qui n'est en aucun cas 

plaisant. Je me suis dit que pour qu’avec les dockers ont puisses bien s’entendent et faire un 

bon travail dans les délais (parce qu’aussi plus le navire restait accosté, plus l’entreprise 

payait de l’argent) il fallait que je fournisse des efforts pour m’intégrer. J’ai commencé à 

m’intéresser à leur conversation, à recueillir leur suggestion pour améliorer notre travail au 

niveau de l’administration puis je les ai soumis à mes supérieurs. Des activités au sein de 

l’entreprise ont été organisé entre tous les employés pour essayer de déstresser après le 

travail, ainsi que des partis. J’ai ressenti comme un sentiment d’accomplissement après cela 

parce qu’avec les dockers la communication se passait plutôt bien, j’avais pu gagner leur 

confiance et le rendu au niveau du travail était magnifique aussi. 

Malgré les efforts progressifs que je fournissais pour mieux m’imposer 

professionnellement, je continuais de ressentir un fort isolement. Durant les premières 

semaines, ma présence semblait perturber les dynamiques déjà bien établies entre les dockers. 



 

50 

Lors des réunions du matin, même si j’étais censée animer les Tools box meetings il arrivait 

souvent qu’ils ignorent mes rappels ou qu’ils répondent par des murmures dans leur dialecte, 

ce qui me mettait mal à l’aise. J’étais présente physiquement, mais souvent absente 

symboliquement. 

La pause-déjeuner était probablement l’instant où le sentiment d’exclusion se faisait le 

plus sentir. Je m’asseyais seule dans un coin du terminal ou dans mon bureau. Les rares fois 

où je tentais de rejoindre un groupe, les conversations ralentissaient brusquement, parfois se 

faisaient dans un dialecte que je ne comprenais pas, me laissant une impression d’invisibilité. 

Au-delà de l’enjeu du genre et de l’âge, la barrière culturelle était réelle. Les dockers, 

originaires de la région, avaient tissé des liens forts, basés sur des références locales, un 

humour partagé et un vécu commun. En tant que jeune femme originaire d’une autre région, 

je ne partageais pas leur vécu. Le dialecte devenait une arme douce d’exclusion, une frontière 

invisible mais palpable. Même si je maîtrisais parfaitement le français, la langue de travail 

officielle, j’étais systématiquement tenue à distance des discussions plus informelles où les 

dialectes prédominaient. 

Par ailleurs, le fait de venir avec un niveau universitaire plus élevé, et d’occuper un 

poste de contrôle dans un environnement masculin et manuel, renforçait une forme de 

méfiance. Pour beaucoup, j’étais perçue comme une intellectuelle venue leur dire quoi faire, 

ce qui a nourri certaines résistances. Il y avait un non-dit : ma légitimité était constamment 

remise en question. 

Cette situation ne pouvait plus durer. J’ai compris que rester dans une posture rigide de 

contrôle ne ferait qu’augmenter le fossé. J’ai donc volontairement commencé à adopter une 

posture plus collaborative. Lors des Tools box meetings, je posais des questions ouvertes au 

lieu de simplement imposer des consignes. Je demandais : ce qu’ils pensaient de la procédure 

de la journée ? Ou ce qui pourrait l’améliorer selon eux ? 

Petit à petit, certains ont commencé à me répondre. Le ton changeait. J’ai appris à 

valoriser leur expérience concrète du terrain et à en faire un levier de sécurité au travail. Une 

des premières stratégies que j’ai adoptées a été de coconstruire certaines consignes avec eux. 

Un docker expérimenté m’a proposé une méthode pour mieux positionner les cargaisons 



 

51 

lourdes, ce qui réduisait les risques de blessure. J’ai fait remonter cette proposition à ma 

hiérarchie, qui l’a validée. Cette reconnaissance a eu un effet bénéfique sur mes relations.  

L’un des moments décisifs a été une formation interne en hygiène et sécurité où j’ai 

animé un atelier participatif. J’avais pris soin d’adapter mon langage, de simplifier les termes 

techniques, et d’inclure des exemples concrets tirés de leurs expériences. À la fin de la 

session, plusieurs dockers m’ont félicitée, certains m’appelant même par mon prénom pour 

la première fois. Cela peut sembler anodin, mais à mes yeux, c’était une grande réussite. 

Une activité sportive organisée un samedi par l’entreprise. Ce match de football entre 

employés de différents services a permis de créer un terrain neutre, sans hiérarchie, sans 

protocole. J’y ai participé en tant que supportrice active, ce qui m’a permis d’avoir des 

échanges plus humains, loin du stress quotidien. À partir de ce moment, les regards ont 

changé.  

Avec le temps, les pauses sont devenues plus agréables. Je n’étais plus obligée de 

m’imposer, on m’invitait spontanément à m’asseoir. Les échanges ne se faisaient plus 

uniquement en dialecte, mais aussi en français pour m’inclure. L’humour, au départ excluant, 

est devenu un pont. J’ai senti que j’étais enfin considérée comme un membre à part entière 

de l’équipe, sans que cela diminue ma légitimité. 

L’un des dockers m’a dit un jour au début, on croyait que tu n’allais pas tenir, mais tu t’es 

accrochée. Ce simple mot m’a touchée. 

Cette expérience m’a profondément marquée. Elle m’a appris que l’inclusion ne se décrète 

pas, elle se construit. J’ai compris que dans un contexte interculturel, il est essentiel de : 

- Faire preuve d’humilité face à des personnes d’expérience. 

- Être consciente de ses privilèges (langue, diplôme, poste) sans en faire un instrument 

de supériorité. 

- Créer des ponts par la communication informelle : l’humour, l’écoute, la 

reconnaissance mutuelle. 



 

52 

- Utiliser la communication interculturelle comme levier d’intégration : comprendre 

les codes, ajuster son discours, valoriser les différences. 

Cette année passée au Kribi Multipurpose Terminal a été bien plus qu’une simple étape 

professionnelle. Elle m’a permis de vivre, de ressentir et de comprendre en profondeur ce 

que signifie le sentiment d’exclusion dans un environnement de travail. Mais surtout, elle 

m’a offert une leçon inestimable : celle que la reconnaissance de l’autre passe par la volonté 

de créer du lien. Mon parcours est la preuve que, même dans les contextes les plus fermés, il 

est possible de construire l’inclusion par l’action, la patience et la persévérance. 

3.2 TÉMOIGNAGE 2  

Quand je suis arrivée à Rimouski pour mes études, comme beaucoup d’étudiants 

internationaux, j’ai cherché un emploi à temps partiel pour subvenir à mes besoins. J’ai été 

embauchée au Tim Hortons, une grande chaîne de restauration rapide bien connue au Canada. 

J’y ai travaillé pendant un an, d’abord comme caissière, puis comme commis à la préparation 

des cafés, et enfin à la confection des lunchs, en alternance selon les besoins de l'équipe. Au 

début, j’étais heureuse d’avoir trouvé un emploi aussi vite. Je me sentais motivée, curieuse 

et prête à m’intégrer. Mais cette motivation a rapidement été confrontée à des réalités 

inattendues.  

Le travail était rapide, exigeant physiquement et mentalement, surtout pendant les 

heures de pointe. Il fallait retenir les commandes, respecter les procédures, servir avec le 

sourire, tout en allant vite. Ce n’était pas facile, surtout dans un environnement où je devais 

encore m’adapter à l’accent québécois et aux codes sociaux différents. 

La majorité des employées régulières étaient des femmes d’origine québécoise, pour la 

plupart dans la quarantaine. Elles formaient un groupe soudé, et amical entre elles. Elles 

parlaient souvent de sujets que je ne comprenais pas : souvenirs d’enfance à Rimouski, 

émissions locales, anecdotes avec leurs enfants. Même quand je me trouvais à côté d’elles 



 

53 

dans la salle de pause, les échanges continuaient sans jamais s’adresser à moi. Je n’étais pas 

volontairement exclue, mais j’étais ignorée et cela, à répétition.  

L’un des premiers signes d’exclusion que j’ai remarqués, c’était l’attribution des 

tâches. Au lieu de faire tourner les postes, certaines tâches plus pénibles comme nettoyer la 

salle de bain ou refaire le comptoir étaient souvent laissées aux nouveaux et donc souvent à 

moi, ou aux autres étudiants internationaux (un collègue béninois, une étudiante marocaine). 

Quand l’un d’entre nous osait le faire remarquer, on nous répondait gentiment : c’est normal, 

ce sont toujours les nouveaux qui commencent comme ça. Mais après plusieurs mois, rien ne 

changeait. 

Autre élément qui m’avait beaucoup marqué, ce sont les corrections. Lorsque je 

commettais une erreur en caisse ou que je me trompais dans l’ordre des commandes, les 

commentaires étaient secs, parfois dits devant les clients : on l’a déjà expliqué ; ça fait 

plusieurs fois, là… Ce type de ton n’était pas employé avec les collègues québécoises. On 

leur parlait avec indulgence, on les appelait affectueusement par leur prénom. À moi, c’était 

juste : faut faire attention. 

Une fois, pendant ma pause, j’ai voulu initier une conversation en disant que j’étais 

étudiante en gestion des personnes en milieu de travail. L’une des collègues a levé les sourcils 

et m’a lancé : ben voyons, tu vas finir patronne alors ! en riant, mais sur un ton ambigu. J’ai 

souri, mais j’ai ressenti une gêne profonde. C’était comme si mon ambition n’était pas prise 

au sérieux, ou pire, vue comme une prétention. 

Du côté des collègues étudiants, il y avait aussi des non-dits. Nous venions de 

différentes cultures : un jeune homme togolais, une étudiante ivoirienne, un collègue 

maghrébin. Même si nous partagions tous le fait d’être les nouveaux, il n’y avait pas une 

réelle unité. Certains voulaient prouver qu’ils s’intégraient mieux que les autres, évitant 

même de parler à voix haute de leurs difficultés. 



 

54 

Une collègue ivoirienne avec qui je m’entendais bien m’a confié un jour qu’elle 

n’osait plus poser de questions car elle avait l’impression d’être toujours jugée comme celle 

qui ne comprend rien. Elle aussi ressentait que les erreurs étaient moins tolérées venant de 

nous. C’est à ce moment que j’ai réalisé que notre malaise n’était pas individuel mais plutôt 

partagé. 

Vers le quatrième mois, la responsable du magasin a décidé de mettre en place une 

formation croisée pour que chaque employé puisse maîtriser plusieurs postes. Cela m’a 

permis d’être formée à la préparation des cafés, ce qui était perçu comme une tâche centrale 

dans l’organisation du travail. Ce changement m’a donné plus de confiance et de visibilité. 

J’ai commencé à travailler en duo avec une collègue québécoise plus jeune, plus 

ouverte. Elle m’a appris les petits trucs du métier sans jugement. Elle m’expliquait les 

commandes complexes avec patience et même de l’humour. C’est avec elle que j’ai pu enfin 

créer un vrai lien. Peu à peu, elle me saluait avec chaleur, me posait des questions sur mes 

études, et restait avec moi pendant les pauses. D’autres collègues ont suivi cet exemple. 

Malgré ce mieux, certaines résistances sont restées. Les blagues à connotation 

culturelle parfois sur mon accent ou sur la nourriture africaine surgissaient de temps en temps. 

Je ne savais pas toujours si je devais en rire ou m’en offusquer. Alors je riais, souvent par 

automatisme. 

Une collègue m’a dit un jour : tu t’exprimes super bien pour une Africaine. Je savais 

qu’elle voulait faire un compliment, mais cela m’a serré la gorge. Cela sous-entendait qu’elle 

ne s’attendait pas à ce que je sois éloquente. Je me suis sentie piégée entre la politesse et le 

malaise. 

Avec le recul, je pense que plusieurs actions auraient pu faire une réelle différence : 

- Une sensibilisation à la diversité culturelle dès l’arrivée de nouveaux employés, 

surtout dans un environnement aussi multiculturel que le Tim Hortons. 



 

55 

- Des moments de discussion collective pour comprendre les vécus de chacun, briser 

les silences et les malaises. 

- Un accompagnement des nouveaux, avec des jumelages systématiques pour faciliter 

l’intégration et la transmission de l’information. 

- Une rotation plus équitable des tâches, basée sur l’expérience et non sur l’origine ou 

l’ancienneté perçue. 

- Une politique claire sur les micro-agressions verbales, même si elles sont dites “sur 

le ton de l’humour”. 

Mon année chez Tim Hortons m’a appris bien plus que la préparation de cafés. J’y ai 

vécu de près ce que c’est que d’être intégrée dans un système où l’on est vu comme différente. 

Parfois invisible, parfois trop visible. J’ai appris à décoder les signes de l’exclusion subtile, 

à garder confiance, et à chercher l’ouverture chez les bonnes personnes. 

L’inclusion, au fond, commence par de petits gestes : une parole bienveillante, un 

effort de langage, une attention portée à l’autre. J’espère qu’un jour, ces gestes seront intégrés 

aux pratiques de gestion comme une évidence. 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

  



 

56 

CHAPITRE 4 
ANALYSES ET DISCUSSION 

 
4.1 ANALYSES  

Les deux témoignages analysés, issus d’environnements professionnels différents mais 

comparables dans leur dynamique interculturelle, mettent en évidence une série de thèmes 

interconnectés autour du sentiment d’exclusion. Ces thèmes se croisent selon plusieurs 

dimensions : identitaire, relationnelle, communicationnelle et organisationnelle. Leur 

regroupement permet une lecture transversale des mécanismes d’exclusion et des stratégies 

d’intégration mobilisées dans les deux contextes. 

 

4.1.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique 

La confrontation identitaire apparaît comme l’un des nœuds centraux du sentiment 

d’exclusion. Elle se manifeste à travers l’expérience d’être minoritaire selon plusieurs axes : 

le genre, l’âge, le statut professionnel, l’origine culturelle ou encore le niveau de formation. 

Dans les deux contextes, le fait d’être une femme dans un milieu de travail à dominante 

masculine entraîne une marginalisation subtile, où l’isolement n’est pas toujours 

explicitement imposé, mais s’impose par les normes implicites du groupe (Ely et Thomas, 

2001). 

J’étais la seule fille qui travaillait dans l’entreprise et sur le terminal aussi. Extrait 
1 – Témoignage 1 

Cette dynamique est renforcée dans l’extrait 1 du témoignage 1 par l’âge relativement 

jeune de la chercheuse, lequel vient fragiliser la légitimité de l’autorité exercée dans des 

contextes marqués par une forte distance hiérarchique (Hofstede, 2011). 

Je ne me faisais pas à l’idée de donner des ordres à mes ainés. Extrait 2 – 
Témoignage 1 



 

57 

Le statut d’intellectuelle, perçu à travers le niveau universitaire dans l’extrait 2 du 

témoignage 1, devient aussi un facteur de rejet implicite, car il rompt avec les représentations 

locales de la compétence basées sur l’expérience pratique (Wonders et Jones, 2011). 

Le fait de venir avec un niveau universitaire plus élevé, et d’occuper un poste de 
contrôle [...] renforçait une forme de méfiance. Extrait 3 – Témoignage 1 

Cette observation de l’extrait 3 du témoignage 1 est cohérente avec les travaux de 

Wonders et Jones (2011), qui soulignent que dans les milieux ouvriers, les figures perçues 

comme issues de l’élite scolaire peuvent cristalliser une défiance, voire un rejet. Cela 

s’explique notamment par un sentiment de menace vis-à-vis de l’expertise terrain détenue 

par les anciens, souvent non reconnue dans les discours technocratiques. 

Enfin, le positionnement hiérarchique de l'auteure dans l'organisation est perçu comme 

une transgression des rôles attendus, gênant l'acceptation de son autorité. Le statut 

d’assistante QHSE, bien qu’offrant une autorité fonctionnelle, est mis à mal par les rapports 

interpersonnels fondés sur l’ancienneté et la hiérarchie sociale informelle. L’exercice de 

l’autorité est perçu comme une transgression des normes sociales liées à l’âge, au genre et à 

l’expérience. Selon Hofstede (2011), dans les sociétés à forte distance hiérarchique, l’autorité 

est attendue de la part des personnes plus âgées ou socialement établies.  

Mon supérieur m’a fait comprendre que si je me montre fragile devant eux ils vont 
essayer de me dominer.  Extrait 4 – Témoignage 1 

Ce constat fait dans l’extrait 4 du témoignage 1 révèle la nécessité d’adopter une 

posture d’autorité affirmée dans un contexte où les normes sociales traditionnelles entravent 

l’acceptation de figures jeunes et féminines d’encadrement. 

 

4.1.2 Communication et invisibilisation symbolique  

La communication, au lieu d’être un pont entre les membres de l’équipe, devient un 

outil d’exclusion. La pratique récurrente de l’usage des dialectes, incompris par la 

chercheuse, opère comme un marqueur identitaire et un outil d’invisibilisation (Azzopardi, 

2020). 



 

58 

Parfois se faisaient dans un dialecte que je ne comprenais pas. Extrait 5 – 
Témoignage 1 

Dans l’extrait 5 du témoignage 1, le recours fréquent aux dialectes régionaux par les 

dockers, agit comme un mécanisme d’exclusion douce, créant une barrière invisible mais 

réelle. Cette pratique, en privilégiant les codes culturels partagés par les membres du groupe 

majoritaire, renforce leur cohésion tout en marginalisant ceux qui n’en font pas partie (Moran 

et al., 2010). L’invisibilité symbolique découle ici de l’utilisation du dialecte comme 

frontière culturelle. 

L’invisibilité relationnelle se traduit par l’ignorance volontaire ou involontaire de la 

présence de l’autre.  

Même quand je me trouvais à côté d’elles dans la salle de pause, les échanges 
continuaient sans jamais s’adresser à moi. Extrait 1 - Témoignage 2 

L’extrait  1 du témoignage 2 nous montre une forme d'invisibilité relationnelle, où la 

participation sociale est refusée non par hostilité explicite, mais par une forme d’ignorance 

persistante qui fragilise le sentiment d’appartenance.  

J’étais présente physiquement, mais souvent absente symboliquement. Extrait 6 – 
Témoignage 1 

L’extrait 6 du témoignage 1 illustre bien le ressenti de l’auteure face à cette 

marginalisation implicite. Selon Ely et Thomas (2001), les pratiques langagières dans un 

groupe peuvent refléter des dynamiques de pouvoir, rendant certaines voix audibles et 

d’autres inaudibles. Cette invisibilité est d’autant plus marquante qu’elle ne repose pas sur 

un rejet explicite, mais sur une absence de reconnaissance. 

Les rares fois où je tentais de rejoindre un groupe, les conversations ralentissaient 
brusquement. Extrait 8 – Témoignage 1 

Cette mise à l’écart silencieuse dans l’extrait 8 du témoignage 1 montre que les espaces 

informels deviennent des lieux de reproduction des rapports de pouvoir implicites.  

Les micro-agressions verbales, parfois sous couvert d'humour ou de compliments, 

renforcent les stéréotypes culturels et créent un climat d'insécurité relationnelle. 

Tu t’exprimes super bien pour une Africaine. Extrait 6 - Témoignage 2 



 

59 

L’extrait 6 du témoignage 2, bien que formulé comme un compliment, est porteur d’un 

stéréotype implicite selon lequel les Africains seraient supposément peu éloquents. Il s’agit 

d’une micro-agression linguistique, telle que définie par Jones-Smith (2018), qui associe 

différence culturelle et déficit de compétence. 

Je ne savais pas toujours si je devais en rire ou m’en offusquer. Extrait 7 – 
Témoignage 2  

Cette ambivalence émotionnelle dans l’extrait 7 du témoignage 2 est caractéristique de 

la réception des micro-agressions, qui laissent les individus dans une tension constante entre 

désir d'intégration et perception de l'humiliation (Azzopardi, 2020). 

 

4.1.3 Inégalité organisationnelle et exclusion sociale  

L’exclusion prend une forme opérationnelle par la répartition inégalitaire et durable 

des tâches, ainsi que par le traitement inégal face aux erreurs. Bourdieu (1980) parle de 

reproduction des inégalités par les structures de travail. Azzopardi (2020) précise que les 

pratiques organisationnelles peuvent induire une discrimination indirecte lorsqu'elles 

attribuent systématiquement les tâches les moins valorisantes à certaines catégories 

d’employés. 

Certaines tâches plus pénibles comme nettoyer la salle de bain [...] étaient souvent 
laissées aux nouveaux et donc souvent à moi. Extrait 3 - Témoignage 2 

L’extrait 3 du témoignage 2 illustre une forme d'exclusion par les pratiques de travail, 

où les étudiants internationaux se retrouvent relégués aux tâches les plus ingrates, ce qui 

constitue une assignation symbolique négative (Azzopardi, 2020). 

Après plusieurs mois, rien ne changeait. Extrait 4 – Témoignage 2 

Dans cet extrait 4 du témoignage 2, l’absence de rotation des tâches après un temps 

raisonnable démontre une cristallisation des rôles subalternes, ce que Bourdieu (1980) 

désigne comme une reproduction des rapports de domination symbolique. 

On leur parlait avec indulgence, on les appelait affectueusement par leur prénom. 
À moi, c’était juste : faut faire attention. Extrait 5 – Témoignage 2 



 

60 

Ce contraste de l’extrait 5 du témoignage 2 illustre une asymétrie dans le traitement 

des erreurs. Alors que les employées locales bénéficient de formes d’indulgence et de 

reconnaissance affective, l’auteure est renvoyée à une posture de faute et de correction sans 

nuances, renforçant son insécurité professionnelle (Wonders et Jones, 2011). 

 

4.1.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire  

La stigmatisation de l’ambition désigne la tendance à percevoir de manière négative 

les aspirations à la réussite, surtout lorsqu’elles proviennent de personnes issues de groupes 

perçus comme subalternes. Ely et Thomas (2001) observent que l’ascension sociale de ces 

individus est souvent reçue avec scepticisme, voire hostilité, car elle remet en cause l’ordre 

hiérarchique implicite. Le désir d’évolution professionnelle suscite des réactions 

ambivalentes. L’aspiration est perçue comme une remise en cause implicite de l’ordre social 

et hiérarchique. 

J’ai souri, mais j’ai ressenti une gêne profonde. Extrait 8 – Témoignage 2 

Tu vas finir patronne alors ! Extrait 9 – Témoignage 2 

L’extrait 8 du témoignage 2 est une réaction face à une remarque apparemment 

anodine de l’extrait 9 du témoignage 2. Elle révèle une forme de stigmatisation sociale de 

l’ambition. Comme le suggère Ely et Thomas (2001), cette gêne traduit la tension entre la 

volonté d’émancipation et la résistance symbolique que cette ambition suscite chez certains 

collègues. 

 

4.1.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion  

Face aux dynamiques d’exclusion, l’auteure adopte des stratégies de contournement et 

d’engagement progressif dans la vie sociale du groupe. 

Les pauses sont devenues plus agréables. Je n’étais plus obligée de m’imposer, on 
m’invitait spontanément à m’asseoir. Extrait 7 – Témoignage 1 



 

61 

De cet extrait 7 du témoignage 1, on comprend qu’en milieu de travail, la 

communication informelle est un vecteur essentiel d’intégration, de reconnaissance et 

d’accès à l’information (Cormier, 2018). Elle favorise la création de liens de confiance, la 

résolution de conflits et le sentiment d’appartenance.  

Elle m’a appris les petits trucs du métier sans jugement. [...] me posait des 
questions sur mes études. Extrait 10 – Témoignage 2  

Dans l’extrait 10 du témoignage 2, l'engagement de cette collègue québécoise plus 

jeune illustre le rôle fondamental des alliés dans le processus d’inclusion. Comme l’indiquent 

Moran et al. (2010), ces gestes apparemment simples participent à la reconnaissance sociale 

et à la restauration de la dignité professionnelle.  

Un allié est défini comme une personne privilégiée ou intégrée au groupe dominant qui 

choisit de soutenir activement l’inclusion d’un collègue minorisé. Moran et al. (2010) notent 

que les alliances interpersonnelles renforcent l’estime de soi et favorisent la reconnaissance 

professionnelle. 

Cela m’a permis d’être formée à la préparation des cafés [...] ce changement m’a 
donné plus de confiance. Extrait 11 – Témoignage 2 

L’extrait  11 du témoignage 2 met en lumière l’impact de la formation croisée sur le 

sentiment d’utilité et de reconnaissance. Cette stratégie participe à une revalorisation des 

compétences des employés marginalisés, comme le rappellent Taylor et al., (2016). La 

reconnaissance des compétences est le processus par lequel les savoir-faire et les acquis 

professionnels sont valorisés au sein d’une organisation. Taylor et al., (2016) affirment que 

la formation croisée permet de créer une meilleure équité dans la distribution des savoirs et 

des responsabilités, tout en légitimant l’intégration progressive des nouveaux employés. 

Une sensibilisation à la diversité culturelle [...] des moments de discussion 
collective. Extrait 12 – Témoignage 2  

Ce type de suggestion dans l’extrait 12 du témoignage 2 correspond à ce que Frimousse 

(2016) qualifie de réflexivité organisationnelle, un processus qui consiste à faire évoluer les 

pratiques managériales par la prise en compte des vécus minoritaires. 



 

62 

La réflexivité sur la diversité désigne la capacité à interroger de manière critique les 

dynamiques d’inclusion/exclusion dans l’organisation. Frimousse (2016) et Azzopardi 

(2020) insistent sur l’importance d’une approche participative pour faire émerger des 

pratiques justes et durables en matière de gestion de la diversité.  

L’inclusion, au fond, commence par de petits gestes. Extrait 13 – Témoignage 2 

L’extrait 13 du témoignage 2 synthétise l’approche micro-sociale prônée par Azzopardi 

(2020), où l’attention quotidienne à l’autre devient un levier central pour l’équité 

relationnelle. 

 
4.2 DISCUSSION  

Cette discussion s’appuie sur l’analyse approfondie des deux témoignages et vise à 

mettre en dialogue les résultats obtenus avec les fondements théoriques. Il s’agit de dégager 

des pistes d’interprétation, de valider certaines hypothèses issues de la revue de la littérature 

et de mettre en lumière les tensions entre la théorie et les pratiques observées. Les dimensions 

culturelles, les obstacles communicationnels, les dynamiques de groupe et les formes de 

leadership apparaissent comme des fils conducteurs pour comprendre le sentiment 

d’exclusion vécu en milieu professionnel interculturel. 

 

4.2.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique  

Les résultats mettent en évidence que la confrontation identitaire est un facteur central 

du sentiment d’exclusion dans les deux expériences professionnelles étudiées. Cette 

confrontation repose sur une combinaison de critères – genre, âge, origine culturelle, statut 

académique et position hiérarchique – qui, cumulés, renforcent la marginalisation de la 

personne minoritaire. 

L’exemple de l’isolement lié au genre dans un environnement à dominante masculine 

rejoint les travaux d’Ely et Thomas (2001), qui soulignent que les organisations peuvent 

reproduire des rapports de pouvoir traditionnels en reléguant les femmes à des positions 



 

63 

périphériques, même lorsque leur présence n’est pas ouvertement contestée. Cette mise à 

l’écart subtile, observée dans le témoignage 1 (« J’étais la seule fille qui travaillait dans 

l’entreprise et sur le terminal aussi »), témoigne de normes implicites qui définissent la 

légitimité en fonction de critères non écrits. 

À cette dimension de genre s’ajoute l’âge relativement jeune de l’auteure, qui a fragilisé 

la reconnaissance de son autorité dans un contexte de forte distance hiérarchique. Selon 

Hofstede (2011), dans les cultures où la hiérarchie est fortement valorisée, l’autorité est 

souvent associée à l’ancienneté et à l’âge, ce qui peut entraîner une résistance implicite à 

l’égard des figures jeunes en position de gestion. Le malaise exprimé dans l’extrait 2 (« Je 

ne me faisais pas à l’idée de donner des ordres à mes aînés ») illustre le conflit entre les 

attentes culturelles liées à l’âge et le rôle organisationnel assigné. 

Le statut académique, perçu comme un signe d’appartenance à une élite intellectuelle, 

a également été identifié comme une source de méfiance, confirmant l’analyse de Wonders 

et Jones (2011) selon laquelle les détenteurs d’un savoir institutionnel peuvent être vus 

comme déconnectés des réalités opérationnelles. Cette perception est manifeste dans l’extrait 

3 (« Le fait de venir avec un niveau universitaire plus élevé… renforçait une forme de 

méfiance »). 

Enfin, le positionnement hiérarchique, bien qu’officiel, a été interprété comme une 

transgression des normes sociales implicites liant pouvoir, âge et genre. Le rappel fait par le 

supérieur hiérarchique dans l’extrait 4 (« si je me montre fragile… ils vont essayer de me 

dominer ») illustre le besoin de surjouer l’autorité pour compenser un déficit de légitimité 

perçu, ce qui rejoint l’idée de Hofstede (2011) selon laquelle les contextes à forte distance 

hiérarchique exigent une posture affirmée, voire autoritaire, pour imposer son rôle. 

En somme, la confrontation identitaire ici observée ne relève pas uniquement d’un 

facteur unique (genre, âge ou diplôme), mais bien de leur combinaison, ce qui crée un effet 

cumulatif sur le sentiment d’exclusion. Ce constat met en lumière la nécessité, pour les 

gestionnaires, de reconnaître la pluralité des identités et d’adapter leurs stratégies de 

légitimation et de reconnaissance afin de réduire les tensions symboliques. 

 



 

64 

Observation 
terrain 

Lien avec les 
témoignages 

Implication pour la 
gestion 

Apport de la 
littérature 

Jeune âge fragilisant 
l’autorité 

Je ne me faisais pas 
à l’idée de donner 
les ordres à mes 
ainés 

Mettre en place un 
mentorat pour 
soutenir la légitimité 
des jeunes 
gestionnaires 

Les cultures à forte 
distance 
hiérarchique 
(Hofstede, 2011) 

Isolement lié au 
genre dans un 
milieu masculin 

J’étais la seule fille 
qui travaillait dans 
l’entreprise et sur le 
terminal aussi  

Favoriser des 
dispositifs de mixité 
et de reconnaissance 
explicite des 
compétences 
féminines 

Reproduction des 
rapports de pouvoir 
traditionnels, 
marginalisation 
subtile (Ely et 
Thomas, 2001) 

Autorité perçue 
comme 
transgression 
sociale 

Si je me montre 
fragile… ils vont 
essayer de me 
dominer 

Former les 
gestionnaires à 
l’adaptation de leur 
posture selon les 
codes culturels 

Nécessité d’affirmer 
l’autorité dans les 
contextes 
hiérarchiques forts 
(Hofstede, 2011) 

Méfiance envers le 
diplôme 
universitaire 

Le fait de venir avec 
un niveau 
universitaire plus 
élevé… renforçait 
une forme de 
méfiance  

Valoriser la 
complémentarité 
savoir académique / 
savoir pratique 

Perception de 
déconnexion entre 
savoir académique 
et expérience terrain 
(Wonders et Jones, 
2011) 

Tableau 1 : Manifestations et enjeux de la confrontation identitaire en contexte interculturel 
 

Le tableau 1 synthétise les principaux facteurs de confrontation identitaire relevés dans 

les témoignages, en les mettant en perspective avec les apports théoriques. On constate que 

les enjeux d’exclusion ne découlent pas uniquement d’un facteur isolé (genre, âge, formation 

ou statut hiérarchique), mais de la combinaison de ces dimensions, créant un effet cumulatif 

sur la marginalisation. La comparaison avec la littérature permet de confirmer que ces 

situations sont récurrentes dans les environnements interculturels à forte distance 

hiérarchique. Les implications pour la gestion mettent en évidence la nécessité d’actions 

ciblées, allant de la mise en place de dispositifs de reconnaissance de la diversité à des 

stratégies de mentorat et de valorisation des compétences mixtes (académiques et pratiques), 

afin de prévenir les tensions symboliques et renforcer l’intégration. 

 



 

65 

 
4.2.2 Communication interculturelle et invisibilisation symbolique   

Les données issues des deux témoignages montrent que la communication, censée être 

un vecteur de lien, peut paradoxalement devenir un instrument d’exclusion lorsqu’elle est 

façonnée par des codes linguistiques et relationnels non partagés. Dans les deux contextes 

étudiés, l’usage des dialectes locaux et la pratique de l’ignorance relationnelle contribuent à 

ériger des frontières symboliques entre les membres du groupe majoritaire et les minoritaires. 

Ces observations rejoignent l’analyse d’Azzopardi (2020), qui souligne que la langue 

peut fonctionner comme un marqueur identitaire et un outil d’exclusion douce, renforçant la 

cohésion interne d’un groupe tout en marginalisant ceux qui n’en maîtrisent pas les codes. 

Elles confirment également les propos d’Ely et Thomas (2001) sur l’invisibilité sociale, selon 

lesquels la reconnaissance ou l’effacement d’un individu au sein d’un collectif ne dépend pas 

uniquement de ses compétences, mais aussi de la place qui lui est accordée dans les échanges 

symboliques. 

L’invisibilité relationnelle, telle qu’illustrée dans le témoignage 2, se manifeste par une 

absence de sollicitation dans les discussions, même en présence physique, renforçant le 

sentiment de mise à l’écart. Cette dynamique rejoint les réflexions de Moran et al. (2010), 

qui rappellent que les espaces informels constituent des lieux stratégiques de circulation de 

l’information et de renforcement des liens. Lorsqu’ils sont monopolisés par un sous-groupe, 

ils deviennent un espace de reproduction des rapports de pouvoir implicites. 

Par ailleurs, les micro-agressions verbales, parfois exprimées sous forme de 

compliments ambigus, reflètent des stéréotypes culturels intériorisés. Comme le notent 

Jones-Smith (2018) et Azzopardi (2020), ces interactions, en apparence anodines, 

contribuent à maintenir des inégalités symboliques en associant la différence culturelle à un 

déficit supposé de compétence. La réaction ambivalente face à ces remarques oscillant entre 

rire et inconfort illustre la tension permanente entre le désir d’intégration et la perception 

d’humiliation. 

En somme, les témoignages analysés montrent que la communication n’est pas 

seulement un outil de transmission d’informations, mais aussi un espace où se jouent des 



 

66 

rapports de pouvoir, des processus de reconnaissance et des stratégies d’inclusion ou 

d’exclusion. Cette réalité appelle à une vigilance accrue dans la gestion des interactions, 

notamment en contexte interculturel. 

Observation 
terrain 

Lien avec les 
témoignages 

Implication pour la 
gestion 

Apport de la 
littérature 

Usage récurrent de 
dialectes incompris 

Parfois se faisaient 
dans un dialecte que 
je ne comprenais 
pas 

Promouvoir une 
langue commune 
dans les échanges 
professionnels pour 
garantir 
l’accessibilité à 
l’information 

La langue comme 
frontière culturelle 
et outil d’exclusion 
douce (Azzopardi, 
2020) 

Présence physique 
mais absence 
symbolique 

J’étais présente 
physiquement, mais 
souvent absente 
symboliquement 

Former les équipes 
à l’inclusion 
relationnelle et à 
l’écoute active 

Pratiques 
langagières reflétant 
des dynamiques de 
pouvoir (Ely et 
Thomas, 2001) 

Ambivalence face 
aux micro-
agressions 

 Je ne savais pas 
toujours si je devais 
en rire…  

Développer des 
formations en 
intelligence 
émotionnelle pour 
mieux gérer les 
situations ambiguës 

Tension entre désir 
d’intégration et 
perception 
d’humiliation 
(Azzopardi, 2020) 

Micro-agressions 
verbales et 
stéréotypes 
implicites 

Tu t’exprimes super 
bien pour une 
Africaine 

Sensibiliser au 
langage inclusif et 
mettre en place des 
mécanismes de 
signalement 

Micro-agressions 
comme vecteur de 
stigmatisation 
culturelle (Jones-
Smith, 2018 ; 
Azzopardi, 2020) 

Ignorance 
relationnelle 
persistante 

Même quand je me 
trouvais à côté 
d’elles… sans 
jamais s’adresser à 
moi 

Mettre en place des 
activités favorisant 
l’interaction entre 
tous les membres, y 
compris dans les 
espaces informels 

Invisibilité sociale 
par absence de 
reconnaissance (Ely 
et Thomas, 2001) 

Mise à l’écart dans 
les espaces 
informels 

Les rares fois où je 
tentais… les 
conversations 
ralentissaient 

Créer des moments 
d’échanges 
structurés où chacun 
peut contribuer sans 
crainte 

Espaces informels 
comme lieux de 
reproduction des 
rapports de pouvoir 
(Moran et al.,2010) 

Tableau 2 : Mécanismes de communication et invisibilisation symbolique 



 

67 

Le tableau 2 confirme que les pratiques langagières, formelles comme informelles, 

jouent un rôle central dans la construction ou l’érosion du sentiment d’appartenance. Les 

éléments relevés dans les témoignages correspondent aux analyses théoriques sur l’usage de 

la langue, l’invisibilité relationnelle et les micro-agressions. La gestion interculturelle doit 

donc dépasser la seule compétence technique pour intégrer une dimension relationnelle 

proactive, visant à rendre les échanges inclusifs et à neutraliser les codes implicites qui 

marginalisent certains membres. 

 
 

4.2.3 Exclusion sociale et inégalité organisationnelle  

L’analyse des témoignages révèle que l’exclusion ne se limite pas aux interactions 

verbales, mais s’inscrit également dans la structure organisationnelle à travers une répartition 

inéquitable des tâches et un traitement différencié des erreurs. Cette dimension rejoint les 

propos de Bourdieu (1980) sur la reproduction des rapports de domination dans les 

organisations, où certaines pratiques, bien qu’apparaissant neutres, perpétuent les inégalités 

existantes. 

Les témoignages illustrent la manière dont certaines catégories de travailleurs 

notamment les nouveaux arrivants ou les membres issus de minorités culturelles se voient 

systématiquement attribuer les tâches les moins valorisantes. Azzopardi (2020) décrit ce 

phénomène comme une discrimination indirecte, résultant non d’un rejet explicite, mais de 

la permanence de règles tacites qui assignent symboliquement des rôles subalternes. Cette 

situation est clairement illustrée par l’attribution répétée de tâches pénibles aux mêmes 

personnes, sans rotation, comme dans l’extrait 3 du témoignage 2. 

Par ailleurs, la persistance de ces pratiques dans le temps, même après plusieurs mois 

d’intégration, souligne un processus de cristallisation des rôles subalternes, que Bourdieu 

(1980) identifie comme une reproduction durable des positions dominées dans l’espace 

social. Cette absence de mobilité interne limite non seulement la progression professionnelle, 

mais altère également le sentiment d’appartenance et de reconnaissance. 



 

68 

Le traitement différencié des erreurs constitue un autre indicateur d’exclusion sociale 

et professionnelle. Comme le soulignent Wonders et Jones (2011), l’indulgence et la 

reconnaissance affective sont des ressources symboliques qui, lorsqu’elles sont distribuées 

de manière inégale, renforcent la distance entre les groupes internes et externes. Dans l’extrait 

5 du témoignage 2, la différence de ton et de considération entre les employées locales et 

l’auteure reflète une hiérarchisation implicite des appartenances, où l’intégration n’est jamais 

pleinement acquise pour les membres perçus comme différents. 

Ainsi, ces observations confirment que l’exclusion organisationnelle ne résulte pas 

seulement d’hostilités visibles, mais peut être reproduite par les routines de travail, les 

attributions de tâches et la gestion différenciée des comportements. Dans un contexte 

interculturel, ces mécanismes renforcent les clivages et entravent la mise en place d’un 

environnement véritablement inclusif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

69 

Observation 
terrain 

Lien avec les 
témoignages 

Implications pour 
la gestion 

Apport de la 
littérature 

Attribution 
systématique de 
tâches pénibles aux 
minoritaires 

Certaines tâches 
plus pénibles… 
étaient souvent 
laissées aux 
nouveaux  

Mettre en place une 
rotation équitable 
des tâches pour 
éviter les rôles figés 

Discrimination 
indirecte par la 
répartition des 
tâches ( Azzopardi, 
2020) 

Persistance des rôles 
subalternes dans le 
temps 

Après plusieurs 
mois, rien ne 
changeait  

Évaluer 
régulièrement la 
répartition des 
responsabilités pour 
favoriser l’évolution 
des rôles 

Reproduction des 
rapports de 
domination 
(Bourdieu, 1980) 

Traitement 
différencié des 
erreurs 

On leur parlait avec 
indulgence… À 
moi, c’était juste : 
faut faire attention  

Standardiser les 
pratiques de gestion 
des erreurs pour 
garantir l’égalité de 
traitement 

Reconnaissance 
affective comme 
ressource 
symbolique 
(Wonders et Jones, 
2011) 

Reconnaissance 
affective réservée au 
groupe majoritaire 

On leur parlait avec 
indulgence… À 
moi, c’était juste : 
faut faire attention  

Développer des 
pratiques de 
feedback positif 
pour tous, 
indépendamment de 
l’origine 

Capital symbolique 
inégalement 
distribué (Bourdieu, 
1980) 

Absence de mobilité 
interne pour les 
minoritaires 

On leur parlait avec 
indulgence… À 
moi, c’était juste : 
faut faire attention 

Mettre en place des 
parcours de 
développement 
professionnel 
favorisant la 
progression de tous 
les employés 

Invisibilité 
organisationnelle 
(Azzopardi, 2020) 

Tableau 3 : Pratiques organisationnelles et formes d'exclusion sociale 
 
Le tableau met en évidence que les formes d’exclusion sociale et organisationnelle 

observées dans les témoignages sont souvent le produit de mécanismes structurels plutôt que 

de conflits ouverts. Les attributions de tâches, le traitement différencié des erreurs et l’inégale 

répartition de la reconnaissance contribuent à maintenir des hiérarchies implicites. Pour 

favoriser l’inclusion, il est nécessaire de repenser les pratiques organisationnelles en intégrant 

des processus de répartition équitable, de reconnaissance uniformisée et de mobilité interne. 



 

70 

 
4.2.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire 

Les témoignages mettent en lumière un phénomène subtil mais lourd de conséquences 

: la stigmatisation des aspirations professionnelles lorsque celles-ci émanent de personnes 

issues de groupes minoritaires ou perçues comme occupant une position subalterne. Ely et 

Thomas (2001) expliquent que, dans de nombreux contextes de travail, l’ambition peut être 

interprétée comme une remise en cause de l’ordre hiérarchique implicite. Cette perception 

devient particulièrement marquée lorsqu’elle émane d’employés considérés comme 

"outsiders" par rapport à la culture dominante du groupe. 

Dans les interactions décrites, des remarques apparemment anodines, comme « Tu vas 

finir patronne alors ! », traduisent une perception ambivalente de l’ascension sociale : à la 

fois une reconnaissance implicite des compétences et une manière de rappeler les limites 

symboliques que le groupe s’attend à voir respectées. Ce type de réaction rejoint les 

observations de Wonders et Jones (2011) sur la résistance au changement des rapports de 

pouvoir au sein des équipes. 

La gêne exprimée par l’auteure face à ces commentaires « J’ai souri, mais j’ai ressenti 

une gêne profonde » révèle l’impact émotionnel de cette stigmatisation. Ce ressenti confirme 

l’analyse d’Azzopardi (2020) selon laquelle la micro-stigmatisation d’aspirations légitimes 

peut fragiliser l’estime de soi et réduire la motivation à s’investir pleinement dans 

l’organisation. 

En milieu interculturel, cette stigmatisation prend une dimension identitaire : elle ne se 

limite pas à la personne mais s’étend souvent à son origine culturelle ou à son appartenance 

à un groupe minoritaire. Ainsi, l’ambition individuelle devient parfois perçue comme une 

transgression collective, menaçant la stabilité des équilibres établis. 

Ces constats soulignent la nécessité, pour les gestionnaires, de créer un environnement 

où l’ambition est valorisée comme un moteur de développement collectif, et non perçue 

comme une menace à l’ordre interne. Cela passe par la mise en place de pratiques de 

reconnaissance explicite et équitable, ainsi que par la promotion d’un leadership inclusif qui 

encourage les parcours professionnels ascendants, quel que soit le profil des employés. 



 

71 

 

Observation 
terrain 

Lien avec les 
témoignages 

Implications pour 
la gestion 

Apport de la 
littérature 

Remarques 
ironiques ou 
ambivalentes face à 
l’ambition 

Tu vas finir 
patronne alors !  

Valoriser 
publiquement les 
ambitions 
professionnelles 
comme atout 
collectif 

Perception de 
l’ambition comme 
remise en cause de 
l’ordre établi (Ely et 
Thomas, 2001) : 

Gêne ressentie suite 
à ces remarques 

J’ai souri, mais j’ai 
ressenti une gêne 
profonde  

Mettre en place un 
feedback constructif 
et bienveillant sur 
les aspirations des 
employés 

Micro-
stigmatisation et 
impact sur l’estime 
de soi (Azzopardi, 
2020) 

Ambition perçue 
comme 
transgression 
identitaire 

Tu vas finir 
patronne alors ! 

Sensibiliser les 
équipes à la 
diversité des 
parcours et à la 
légitimité de 
l’évolution 
professionnelle pour 
tous 

Résistance au 
changement dans les 
rapports de pouvoir  
(Wonders et Jones, 
2011) 

Ambition associée à 
des stéréotypes de 
groupe 

Tu vas finir 
patronne alors ! 

Déconstruire les 
stéréotypes par des 
formations à la 
communication 
interculturelle 

Lien entre exclusion 
et assignation 
identitaire 
(Azzopardi, 2020)  

Impact émotionnel 
négatif sur la 
motivation 

J’ai souri, mais j’ai 
ressenti une gêne 
profonde 

Offrir un soutien 
managérial 
personnalisé pour 
accompagner le 
développement 
professionnel 

Ely et Thomas 
(2001) ; Azzopardi 
(2020) 

Tableau 4 : Manifestations et impacts de la stigmatisation de l’ambition en contexte 
interculturel 

 
Le tableau 4 illustre que la stigmatisation de l’ambition, même sous forme de 

remarques légères, participe à une assignation identitaire qui limite les perspectives 

d’intégration et de progression des employés minoritaires. Les données de terrain confirment 

que ce phénomène agit sur deux plans : symbolique, en renforçant les frontières entre 



 

72 

groupes, et psychologique, en affectant la confiance et la motivation. Pour contrer ces effets, 

la gestion des ressources humaines doit intégrer des dispositifs de reconnaissance explicite, 

de sensibilisation aux biais implicites et de valorisation systématique des ambitions légitimes, 

quel que soit le profil culturel ou social des individus. 

 
4.2.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion 

L’analyse des témoignages montre que, face aux dynamiques d’exclusion, les 

personnes concernées mobilisent des stratégies d’intégration progressives visant à 

reconstruire leur place au sein du groupe de travail. Ces démarches, souvent initiées dans les 

espaces informels, confirment l’importance de la communication relationnelle dans la 

consolidation du sentiment d’appartenance. Cormier (2018) rappelle que les échanges non 

formels, tels que les conversations pendant les pauses, constituent des moments privilégiés 

pour instaurer la confiance et développer des liens interpersonnels solides. 

L’exemple du témoignage 1, où les pauses deviennent progressivement plus inclusives, 

illustre un basculement d’une posture défensive à une dynamique d’ouverture mutuelle. Ce 

changement est souvent facilité par l’action d’alliés, c’est-à-dire de collègues déjà intégrés 

au groupe dominant qui choisissent d’agir en faveur de l’inclusion (Moran et al., 2010). Dans 

le témoignage 2, la présence d’une collègue investie dans la transmission des savoir-faire 

témoigne du rôle clé de ces acteurs dans la revalorisation des compétences et dans 

l’instauration d’une reconnaissance mutuelle. 

La formation croisée, également évoquée dans le second témoignage, apparaît comme 

un outil stratégique pour redistribuer les savoirs et légitimer la contribution des nouveaux 

arrivants. Taylor et al. (2016) soulignent que ce type d’initiative favorise non seulement le 

développement de compétences, mais aussi l’équité dans la répartition des responsabilités. 

Enfin, les propositions formulées par l’auteure concernant la mise en place de moments 

de sensibilisation à la diversité (extrait 12) s’inscrivent dans la logique de la réflexivité 

organisationnelle, telle que définie par Frimousse (2016) et Azzopardi (2020). Il s’agit 

d’encourager une prise de conscience collective des dynamiques d’inclusion et d’exclusion, 

afin de mettre en place des pratiques pérennes et équitables. Dans cette perspective, les « 



 

73 

petits gestes » évoqués dans l’extrait 13 ne sont pas anodins : ils représentent la dimension 

micro-sociale de l’inclusion, où l’attention quotidienne et la reconnaissance mutuelle jouent 

un rôle structurant. 

 

Observations Lien avec les 
témoignages 

Implication pour la 
gestion 

Apports selon la 
littérature 

Participation aux 
échanges informels 

Inclusion 
progressive dans les 
conversations 
pendant les pauses  

Amélioration du 
sentiment 
d’appartenance 

Les espaces 
informels renforcent 
la confiance et la 
cohésion (Cormier, 
2018) 

Rôle des alliés 
Soutien actif d’une 
collègue intégrée au 
groupe dominant  

Revalorisation des 
compétences et 
reconnaissance 
sociale 

Les alliés facilitent 
l’intégration et la 
reconnaissance 
(Moran et al., 2010) 

Formation croisée Apprentissage de 
nouvelles tâches  

Renforcement de la 
confiance en soi et 
de l’utilité perçue 

Favorise l’équité 
dans la répartition 
des savoirs (Taylor 
et al., 2016) 

Sensibilisation à la 
diversité 

Propositions de 
discussions 
collectives sur la 
diversité  

Émergence de 
pratiques équitables 
et durables 

Réflexivité 
organisationnelle et 
pratiques inclusives 
(Frimousse, 2016 ; 
Azzopardi, 2020) 

Gestes quotidiens 
d’inclusion 

Attention portée aux 
interactions 
quotidiennes  

Climat relationnel 
plus harmonieux 

Micro-gestes 
comme leviers 
d’équité 
relationnelle 
(Azzopardi, 2020) 

Tableau 5 : Stratégies d’intégration et leviers d’inclusion identifiés dans les témoignages 
 

Le tableau 5 met en évidence que l’inclusion en contexte interculturel ne repose pas 

uniquement sur des mesures structurelles, mais aussi sur des actions quotidiennes et des 

initiatives interpersonnelles. Les stratégies identifiées combinent des dynamiques 

informelles (alliés, gestes quotidiens) et formelles (formation croisée, sensibilisation), ce qui 

confirme les observations d’Azzopardi (2020) sur la nécessité d’une approche multicanale 

de l’inclusion. Les effets observés montrent une progression vers un climat organisationnel 

plus équitable, où la diversité est reconnue comme une ressource. 



 

74 

CONCLUSION GÉNÉRALE 

 

La mondialisation et la mobilité accrue des travailleurs ont favorisé la cohabitation 

d’individus issus de cultures diverses dans les milieux de travail contemporains. Cette 

diversité, bien qu’enrichissante, introduit des défis communicationnels susceptibles 

d’influencer le sentiment d’inclusion ou d’exclusion des employés. Le présent mémoire s’est 

inscrit dans cette perspective en cherchant à comprendre comment la communication 

interculturelle influence la perception du sentiment d’exclusion en milieu professionnel. 

L’étude, fondée sur une approche autopraxéographique, a permis d’examiner deux 

expériences vécues dans des contextes contrastés : un environnement portuaire camerounais 

à forte hiérarchie et une entreprise québécoise à structure horizontale. Cette double 

exploration a favorisé une compréhension approfondie des dynamiques interculturelles qui 

façonnent les interactions au travail. 

Les résultats ont mis en évidence que la communication constitue un vecteur 

central du sentiment d’inclusion ou d’exclusion. Dans le contexte camerounais, les codes 

implicites et la distance hiérarchique ont parfois limité l’expression individuelle, renforçant 

le sentiment d’exclusion symbolique; dans le contexte québécois, la communication directe 

et la culture égalitaire ont favorisé la transparence, mais aussi suscité des malentendus 

culturels et une forme d’isolement des travailleurs étrangers. Ces constats confirment que 

le sentiment d’exclusion n’est pas uniquement lié aux différences culturelles, mais à la 

manière dont celles-ci sont gérées, interprétées et vécues dans la communication 

quotidienne. 

Sur le plan théorique, cette recherche contribue à articuler deux notions rarement 

étudiées ensemble : la communication interculturelle et le sentiment d’exclusion. Elle 

montre que l’exclusion peut émerger non d’un rejet explicite, mais d’un manque de 

reconnaissance symbolique, d’écoute ou d’adaptation contextuelle. Ces observations 



 

75 

enrichissent les approches de Hall (1976) et de Hofstede (2011), en y intégrant la dimension 

relationnelle et émotionnelle du travail interculturel. 

Les enseignements de ce mémoire offrent plusieurs pistes d’action pour les 

organisations :  

- Favoriser la communication inclusive : encourager des pratiques de dialogue fondées 

sur la reconnaissance, la reformulation et l’écoute active;  

- Former les gestionnaires à la compétence interculturelle : développer leur capacité à 

décoder les différences de styles communicationnels et à valoriser la diversité comme 

ressource collective. 

- Mettre en place des espaces de médiation et de feedback : permettre aux employés 

d’exprimer leurs expériences sans crainte de jugement. 

- Promouvoir le mentorat interculturel : jumeler les nouveaux arrivants avec des 

collègues expérimentés pour faciliter leur adaptation. 

Ces actions contribuent à créer un environnement de travail où la pluralité des cultures 

devient un levier d’apprentissage et d’innovation plutôt qu’une source de division. Cette 

étude comporte certaines limites inhérentes à sa nature qualitative et réflexive : l’approche 

autopraxéographique repose sur un point de vue singulier, celui de la chercheure, ce qui 

limite la généralisation des résultats; les deux contextes professionnels étudiés, bien que 

contrastés, ne permettent pas de couvrir la diversité des milieux organisationnels; enfin, 

la dimension émotionnelle de l’expérience peut influencer l’interprétation des faits, malgré 

les efforts de distanciation analytique. Ces limites n’altèrent toutefois pas la valeur 

compréhensive de la recherche ; elles soulignent plutôt la nécessité d’approches 

complémentaires pour approfondir la réflexion.  

Les perspectives ouvertes par ce mémoire invitent à poursuivre les travaux dans plusieurs 

directions : réaliser des études comparatives entre plusieurs milieux professionnels pour 

valider les mécanismes identifiés ; examiner le rôle des émotions dans la communication 



 

76 

interculturelle et leur influence sur la cohésion d’équipe ; explorer l’impact des politiques 

organisationnelles d’inclusion sur la perception du sentiment d’exclusion ; intégrer des outils 

d’observation longitudinale pour suivre l’évolution des dynamiques interculturelles au fil du 

temps. Ces pistes permettraient d’élargir la compréhension des interactions interculturelles 

dans un contexte professionnel en constante mutation. 

En définitive, cette recherche montre que la communication interculturelle constitue à la 

fois un défi et une opportunité pour les organisations multiculturelles. Lorsqu’elle est fondée 

sur l’ouverture, l’écoute et la reconnaissance, elle favorise la cohésion, la confiance et le 

sentiment d’appartenance. À l’inverse, lorsqu’elle ignore les différences de perception, elle 

peut générer des incompréhensions et nourrir l’exclusion. L’expérience de la chercheure met 

en lumière l’importance d’une posture réflexive et d’une intelligence interculturelle fondée 

sur la sensibilité, la curiosité et le respect mutuel. Ainsi, au-delà des théories et des cadres 

institutionnels, c’est dans la qualité des relations humaines que se construit véritablement 

l’inclusion en milieu de travail.



 

 

 

 

 

 



 

79 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

 

Achaibi, S. (2012). Les défis du gestionnaire de projet en équipe multiculturelle [Masters, 

Université du Québec à Rimouski]. https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/872/ 

Agbobli, C. (2018). « Mon dépanneur est vietnamien » ou les stéréotypes à la rescousse 

de la communication interculturelle dans le contexte du Québec. Questions de 

communication, 33(1), 169-186. 

https://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.12295 

Albert, M.-N. (2017). L’autopraxéographie, une méthode pour participer à la 

compréhension de la complexité de l’entrepreneuriat. Projectics / Proyéctica / 

Projectique, 16(1), 69-86. https://doi.org/10.3917/proj.016.0069 

Albert, M.-N., Dodeler, N. L., Couture, M.-M., & Michaud, N. (2023). 

L’autopraxéographie, une méthode pour construire des savoirs à partir de son 

expérience dans une perspective complexe et interdisciplinaire. Journal of 

Interdisciplinary Methodologies and Issues in Sciences, Vol 11-Penser 

l’interdisciplinarité en pratique(Subject Area 1: Interdisciplinarity as a field of 

research). https://doi.org/10.46298/jimis.10387 

Albert, M.-N., Dodeler, N. L., & Pérouma, J.-P. (2019). Les innovations sociales à la 

lumière de la notion de communautés de personnes. Projectics / Proyéctica / 

Projectique, 22(1), 33-46. https://doi.org/10.3917/proj.022.0033 

https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/872/
https://doi.org/10.4000/questionsdecommunication.12295
https://doi.org/10.3917/proj.016.0069
https://doi.org/10.46298/jimis.10387
https://doi.org/10.3917/proj.022.0033


 

79 

Albert, M.-N., & Michaud, N. (2016). From Disillusion to the Development of 

Professional Judgment : Experience of the Implementation Process of a Human 

Complexity Course. Sage Open, 6(4), 2158244016684372. 

https://doi.org/10.1177/2158244016684372 

Albert, M.-N., & Perouma, J.-P. (2017). The Dialogue : An Essential Component to 

Consider “Organization as a Community of Persons”. Humanistic Management 

Journal, 2(1), 37-55. https://doi.org/10.1007/s41463-017-0024-8 

Avenier, M.-J. (2011). Les paradigmes épistémologiques constructivistes : Post-

modernisme ou pragmatisme ? Management & Avenir, 43(3), 372-391. 

https://doi.org/10.3917/mav.043.0372 

Badraoui, S., & Enterprise, L. (2014). CULTURE ET MANAGEMENT: LE MODEL 

D’HOFSTEDE EN QUESTION. 2. 

Abdallah‐Pretceille, M. (2006). Interculturalism as a paradigm for thinking about 

diversity. Intercultural Education, 17(5), 475-483. 

https://doi.org/10.1080/14675980601065764 

Albert, M.-N., & Cadieux, P. (2017). L’autopraxéographie:Des réflexivités comme 

moyen de construire du savoir scientifique ou de prendre du recul par rapport à une 

pratique difficilement vécue. Revue internationale de psychosociologie et de gestion 

des comportements organisationnels - RIPCO, Supplement, 163-175. 

https://doi.org/10.3917/rips1.hs04.0163 

Azzopardi, C. (2020). Cross-Cultural Social Work : A Critical Approach to Teaching and 

Learning to Work Effectively across Intersectional Identities. The British Journal of 

Social Work, 50(2), 464-482. https://doi.org/10.1093/bjsw/bcz169 

https://doi.org/10.1177/2158244016684372
https://doi.org/10.1007/s41463-017-0024-8
https://doi.org/10.3917/mav.043.0372
https://doi.org/10.1080/14675980601065764
https://doi.org/10.3917/rips1.hs04.0163
https://doi.org/10.1093/bjsw/bcz169


 

80 

Barmeyer, C., & Mayrhofer, U. (2009). Management interculturel et processus 

d’intégration : Une analyse de l’alliance Renault-Nissan. Management & Avenir, 

22(2), 109-131. https://doi.org/10.3917/mav.022.0109 

Beddi, H., Mayrhofer, U., & Rateau, J. (2017). Gérer une relation d’affaires entre deux 

PME dans un contexte international. Management & Avenir, 95(5), 77-101. 

https://doi.org/10.3917/mav.095.0077 

Belbin, R. M. (s. d.). Équipes de direction. https://doi.org/10.4324/9780080963594 

Bender, E. M., Gebru, T., McMillan-Major, A., & Shmitchell, S. (2021). On the Dangers 

of Stochastic Parrots : Can Language Models Be Too Big? 🦜🦜. Proceedings of the 

2021 ACM Conference on Fairness, Accountability, and Transparency, 610-623. 

https://doi.org/10.1145/3442188.3445922 

Bennett, M. J. (1993). Towards ethnorelativism : A developmental model of intercultural 

sensitivity. Education for the intercultural experience, 2, 21-71. 

Blanchet, P. (2016). Sociolinguistique et éducation : Contributions au repérage du champ 

avec exemples de diversités linguistiques sur des terrains variés. EME. 

https://www.researchgate.net/profile/Philippe-

Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au

_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrain

s_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-

Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-

sur-des-terrains-varies.pdf 

Blanchet, P., & Coste, D. (2010). Regards critiques sur la notion d’"interculturalité" : 

Pour une didactique de la pluralité linguistique et culturelle. 1-196. 

https://doi.org/10.3917/mav.022.0109
https://doi.org/10.3917/mav.095.0077
https://doi.org/10.4324/9780080963594
https://doi.org/10.1145/3442188.3445922
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf
https://www.researchgate.net/profile/Philippe-Blanchet/publication/322144302_Sociolinguistique_et_education_Contribution_au_reperage_du_champ_avec_exemples_de_diversites_linguistiques_sur_des_terrains_varies/links/5e9434fca6fdcca78911ba4c/Sociolinguistique-et-education-Contribution-au-reperage-du-champ-avec-exemples-de-diversites-linguistiques-sur-des-terrains-varies.pdf


 

81 

Bouchard, G. (2011). Qu’est-ce que l’interculturalisme ? / What is Interculturalism? 

McGill Law Journal / Revue de droit de McGill, 56(2), 395-468. 

https://doi.org/10.7202/1002371ar 

Brown, H. I. (2013). Philosophy of Science circa 1950–2000: Some Things we (should 

have) Learned. Diogenes, 242(2), 68-90. https://doi.org/10.3917/dio.242.0068 

Carrières, leadership et conflits. (2020). 1-283. 

Cerdin, J. L. (2012). Les compétences interculturelles : Un défi pour la sélection et la 

formation des employés expatriés. Gestion, 37(2), 6-14. 

https://doi.org/10.3917/riges.372.0006 

Charreire, S., & Huault, I. (s. d.). Le constructivisme dans la pratique de re- cherche : Une 

évaluation à partir de seize thèses de doctorat. 

Cohen-Emerique, M. (2015). Pour une approche interculturelle en travail social. 

Théories et pratiques. Presses de l’EHESP. 

https://doi.org/10.3917/ehesp.cohen.2015.01 

Communiquer avec des inconnus : Une approche de la communication interculturelle | 

Catalogue de la bibliothèque universitaire et de recherche de Wageningen. (s. d.). 

Consulté 11 novembre 2025, à l’adresse 

https://library.wur.nl/WebQuery/titel/566909 

Cormier, S. (2019). La communication et la gestion, 3e édition. PUQ. 

Craig, R. T. (1999). Communication Theory as a Field. Communication Theory, 9(2), 

119-161. https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.1999.tb00355.x 

https://doi.org/10.7202/1002371ar
https://doi.org/10.3917/dio.242.0068
https://doi.org/10.3917/riges.372.0006
https://doi.org/10.3917/ehesp.cohen.2015.01
https://library.wur.nl/WebQuery/titel/566909
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.1999.tb00355.x


 

82 

Cross-Cultural Social Work: A Critical Approach to Teaching and Learning to Work 

Effectively across Intersectional Identities | The British Journal of Social Work | 

Oxford Academic. (s. d.). Consulté 11 novembre 2025, à l’adresse 

https://academic.oup.com/bjsw/article-abstract/50/2/464/5716399 

Dacheux, É. (2015). L’incommunication, sel de la communication. Hermès, La Revue, 

71(1), 266-271. https://doi.org/10.3917/herm.071.0266 

Détrez, C. (2020). Sociologie de la culture—2e éd. Armand Colin. 

Diaw, K. A. (2024). La communication interculturelle en milieu de travail [Masters, 

Université du Québec à Rimouski]. https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/3200/ 

Dodeler, N. L., & Tremblay, D.-G. (2014). Conciliation emploi-famille et horaires chez 

les paramédics (ambulanciers) : Des différences selon l’âge et le genre. Management 

& Avenir, 73(7), 171-187. https://doi.org/10.3917/mav.073.0171 

Doukaga, C. M. B. (s. d.). Du programme de maîtrise en gestion de projet. 

Doytcheva, M. (2015). Politiques de la diversité. Sociologie des discriminations et des 

politiques antidiscriminatoires au travail. Peter Lang. 

Ely, R. J., & Thomas, D. A. (2001). Cultural Diversity at Work: The Effects of Diversity 

Perspectives on Work Group Processes and Outcomes. Administrative Science 

Quarterly, 46(2), 229-273. https://doi.org/10.2307/2667087 

Fortin, M.-F., & Gagnon, J. (2016). Fondements et étapes du processus de recherche : 

Méthodes quantitatives et qualitatives. Chenelière éducation. 

https://eduq.info/xmlui/handle/11515/35682 

Fourez, G., Larochelle, M., & Urbain, R. (2003). Apprivoiser l’épistémologie. Éditions de 

Boeck Université. https://luck.synhera.be/handle/123456789/366 

https://academic.oup.com/bjsw/article-abstract/50/2/464/5716399
https://doi.org/10.3917/herm.071.0266
https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/3200/
https://doi.org/10.3917/mav.073.0171
https://doi.org/10.2307/2667087
https://eduq.info/xmlui/handle/11515/35682
https://luck.synhera.be/handle/123456789/366


 

83 

Genard, J.-L. (2017). Penser avec Peirce la conception architecturale. Cahiers de 

recherche sociologique, 62, 109-135. https://doi.org/10.7202/1045616ar 

Gumperz, J. J. (2011). Contextualization Revisited. In P. Auer & A. Di Luzio (Éds.), The 

Contextualization of Language (p. 39-54). John Benjamins Publishing Company. 

https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1075/pbns.22.04gum/html 

Hall, E. T. (1976). Beyond Culture. Knopf Doubleday Publishing Group. 

Hall, E. T. (1984). The Dance of Life: The Other Dimension of Time. Knopf Doubleday 

Publishing Group. 

Hart, W. B. (1999). Influences interdisciplinaires dans l’étude des relations 

interculturelles : Une analyse des citations de l’ International Journal of 

Intercultural Relations . International Journal of Intercultural Relations, 23(4), 

575-589. https://doi.org/10.1016/S0147-1767(99)00010-3 

Harzing, A., & Feely, A. J. (2008). The language barrier and its implications for HQ‐

subsidiary relationships. Cross Cultural Management: An International Journal, 

15(1), 49-61. https://doi.org/10.1108/13527600810848827 

Hofstede, G. (1980a). Culture and Organizations. International Studies of Management & 

Organization. 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/00208825.1980.11656300 

Hofstede, G. (1980b). Motivation, leadership, and organization: Do American theories 

apply abroad? Organizational Dynamics, 9(1), 42-63. https://doi.org/10.1016/0090-

2616(80)90013-3 

Hofstede, G. (2011). Dimensionalizing Cultures: The Hofstede Model in Contexte. 

Lectures en ligne en psychologie et culture, 2(1). https://doi.org/10.9707/2307-

0919.1014 

https://doi.org/10.7202/1045616ar
https://www.degruyterbrill.com/document/doi/10.1075/pbns.22.04gum/html
https://doi.org/10.1016/S0147-1767(99)00010-3
https://doi.org/10.1108/13527600810848827
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/00208825.1980.11656300
https://doi.org/10.1016/0090-2616(80)90013-3
https://doi.org/10.1016/0090-2616(80)90013-3
https://doi.org/10.9707/2307-0919.1014
https://doi.org/10.9707/2307-0919.1014


 

84 

Hofstede, G., Hofstede, G. J., & Minkov, M. (2010). Cultures et organisations : Nos 

programmations mentales. Pearson Education France. 

Houdebine-Gravaud, A.-M. (2003). Trente ans de recherche sur la différence sexuelle, ou 

Le langage des femmes et la sexuation dans la langue, les discours, les images. 

Langage et société, 106(4), 33-61. https://doi.org/10.3917/ls.106.0033 

Irrmann, O. (2006). Parlez-vous international?:Capacité communicationnelle et 

internationalisation. Gestion, 31(1), 108-117. 

https://doi.org/10.3917/riges.311.0108 

Jaspers, K. (2017). Introduction à la philosophie. République des Lettres. 

Jones-Smith, E. (2018). Culturally Diverse Counseling: Theory and Practice. SAGE 

Publications. 

Kim, Y. Y. (2005). Inquiry in Intercultural and Development Communication. Journal of 

Communication, 55(3), 554-577. https://doi.org/10.1111/j.1460-

2466.2005.tb02685.x 

Kuhn, T. S. (2009). The structure of scientific revolutions (3. ed., [Nachdr.]). Univ. of 

Chicago Press. 

Language Matters: Status Loss and Achieved Status Distinctions in Global Organizations 

| Organization Science. (s. d.). Consulté 11 novembre 2025, à l’adresse 

https://pubsonline.informs.org/doi/abs/10.1287/orsc.1120.0739 

Lazar, I., & vivantes (Graz), C. européen pour les langues. (2007). Développer et évaluer 

la compétence en communication interculturelle : Un guide à l’usage des 

enseignants de langues et des formateurs d’enseignants. Ed. du Conseil de l’Europe. 

Méthodologie de la recherche : Réussir son mémoire ou sa thèse en sciences de gestion. 

(2008). Pearson éducation. 

https://doi.org/10.3917/ls.106.0033
https://doi.org/10.3917/riges.311.0108
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2005.tb02685.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2005.tb02685.x
https://pubsonline.informs.org/doi/abs/10.1287/orsc.1120.0739


 

85 

Minkov, M. (2017). A revision of Hofstede’s model of national culture: Old evidence and 

new data from 56 countries. Cross Cultural & Strategic Management, 25(2), 

231-256. https://doi.org/10.1108/CCSM-03-2017-0033 

Modood, T. (2014). Multiculturalism, Interculturalisms and the Majority. Journal of 

Moral Education, 43(3), 302-315. https://doi.org/10.1080/03057240.2014.920308 

Moran, R. T. (s. d.). Gérer les différences culturelles. 

https://doi.org/10.4324/9781315871417 

Moussa, M. (2020). La conciliation travail-famille/vie personnelle des préposés aux 

bénéficiaires au Québec : Réalité ou utopie? [Masters, Université du Québec à 

Rimouski]. https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/1935/ 

Mucchielli, A. (2006). Deux modèles constructivistes pour le diagnostic des 

communications organisationnelles. Communication et organisation. Revue 

scientifique francophone en Communication organisationnelle, 30, 12-46. 

https://doi.org/10.4000/communicationorganisation.3442 

Oberg, K. (1960). Cultural Shock: Adjustment to New Cultural Environments. Practical 

Anthropology, os-7(4), 177-182. https://doi.org/10.1177/009182966000700405 

Rossi, M. (1999). L’intonation : Le système du français : description et modélisation. 

Editions OPHRYS. 

Samba, M. (2024). La communication interculturelle dans les milieux de travail et dans 

la société d’accueil : Le témoignage d’un employé issu de l’immigration [Masters, 

Université du Québec à Rimouski]. https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/3218/ 

Schwartz, S. H. (2017). Individual values across cultures. In The Praeger handbook of 

personality across cultures: Culture and characteristic adaptations, Vol. 2 (p. 

121-152). Praeger/ABC-CLIO. 

https://doi.org/10.1108/CCSM-03-2017-0033
https://doi.org/10.1080/03057240.2014.920308
https://doi.org/10.4324/9781315871417
https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/1935/
https://doi.org/10.4000/communicationorganisation.3442
https://doi.org/10.1177/009182966000700405
https://semaphore.uqar.ca/id/eprint/3218/


 

86 

Simon, P. (2014). La question des statistiques ethniques en France. In Migrations et 

mutations de la société française (p. 297-306). La Découverte. 

https://doi.org/10.3917/dec.poins.2014.01.0297 

Taylor, C. (s. d.). La politique de la reconnaissance. In Guerres de campus. 

Tchéhouali, D., & Agbobli, C. (2025). État des lieux de la découvrabilité et de l’accès aux 

contenus culturels francophones sur internet. Étude réalisée par Destiny Tchéhouali 

et Christian Agbobli, juin 2020. Revue internationale des francophonies, 13. 

https://doi.org/10.35562/rif.1726 

Tremblay, M., Frozzini, J., Agbobli, C., White, B. W., & Martin, N. (2024). Dialogue 

citoyen pour l’harmonisation des relations interculturelles. Les Presses de 

l’Université de Montréal. 

Une représentation française de la relation interculturelle : Quel impact sur les 

compétences interculturelles des managers français ? | Cairn.info. (s. d.). Consulté 

11 novembre 2025, à l’adresse https://shs.cairn.info/article/GECO1_127_0027 

Vaara, E., & Tienari, J. (2011). On the Narrative Construction of Multinational 

Corporations: An Antenarrative Analysis of Legitimation and Resistance in a Cross-

Border Merger. Organization Science, 22(2), 370-390. 

https://doi.org/10.1287/orsc.1100.0593 

 

https://doi.org/10.3917/dec.poins.2014.01.0297
https://doi.org/10.35562/rif.1726
https://shs.cairn.info/article/GECO1_127_0027
https://doi.org/10.1287/orsc.1100.0593


 

 

 
 


	REMERCIEMENTS
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	TABLE DES MATIÈRES
	LISTE DES TABLEAUX
	LISTE DES ABRÉVIATIONS, DES SIGLES ET DES ACRONYMES
	INTRODUCTION GÉNÉRALE
	CHAPITRE 1 CADRE CONCEPTUEL
	1.1 communication interculturelle
	1.1.1 Définitions
	1.1.1.1 Communication
	1.1.1.2 Culture
	1.1.1.3 Communication interculturelle
	1.1.1.4 L’inter culturalisme

	1.1.2 Importance de la communication interculturelle
	1.1.2.1 Importance de la communication interculturelle pour les relations internationales
	a) faciliter la coopération internationale
	b) Prévention et résolution des conflits
	c) Négociation et diplomatie
	d) Promotion de la paix et de la sécurité

	1.1.2.2 Importance de la communication en milieu éducationnel
	a) Développement des compétences interculturelles
	b) Diminution des préjugés et stéréotypes
	c) Bonnes pratiques pédagogiques

	1.1.2.3 Importance de la communication inter culturelle en milieu professionnel
	a) Réduire des malentendus
	b) Améliorer la cohésion d’équipe
	c) Stimuler l’innovation
	d) favoriser la satisfaction et la rétention des employés


	1.1.3 Les dimensions culturelles
	1.1.3.1 Les dimensions de Hofstede
	1.1.3.2 Les dimensions de Schwartz
	1.1.3.3 Impact des dimensions culturelles en milieu de travail
	a) la gestion des conflits
	b) la communication et collaboration inter culturelle
	c) prise de décision et leadership
	d) cohésion d’équipe et sentiment d’exclusion
	e) innovation et créativité


	1.1.4 Facteurs influençant de la communication interculturelle
	1.1.4.1 Les facteurs culturels
	a) normes et valeurs
	b) style de communication
	c) rapport au temps
	d) rapport au pouvoir et à la hiérarchie

	1.1.4.2 Facteurs linguistiques
	a) barrière de la langue
	b) signification des mots et expressions
	c) tonalité et intonation

	1.1.4.3 Facteurs émotionnels et psychologique
	a) choc culturel
	b) stéréotypes et préjugés
	c) ouverture d’esprit et tolérance

	1.1.4.4 La différence dans les normes de communication

	1.1.5 Le sentiment d’exclusion en milieu professionnel
	1.1.5.1 Mécanismes psychologiques et sociaux de l’exclusion
	1.1.5.2 Impact sur la motivation, la performance et le bien-être des employés

	1.1.6 Communication inter culturelle comme facteur d’inclusion ou d’exclusion
	1.1.6.1 Les défis de la communication interculturelle en entreprise
	1.1.6.2 Les pratiques favorisant l’inclusion


	1.2 gestion des équipes de travail
	1.2.1 Dynamique d’équipe et styles de leadership
	1.2.1.1 Rôles et interaction dans les équipes multiculturelle
	1.2.1.2 Leadership adaptatif et sensibilité culturelle
	1.2.1.3 Leadership transformationnel et motivation collective
	1.2.1.4 Rapport au pouvoir et ajustement du leadership

	1.2.2 Dynamiques interculturelles dans les équipes de travail
	1.2.2.1 Diversité des styles relationnels
	1.2.2.2 Malentendus culturels et communication interpersonnelle

	1.2.3 Leadership et compétences interculturelles
	1.2.3.1 Compétences interculturelles du gestionnaire
	1.2.3.2 Style de leadership et cultures organisationnelles

	1.2.4 Pratiques favorisant la cohésion interculturelle
	1.2.4.1 Mécanisme d’intégration et d’accompagnement
	1.2.4.2 Gestion des conflits interculturels


	1.3 objectif de la recherche

	CHAPITRE 2   MÉTHODOLOGIE DE LA RECHERCHE
	2.1 positionnement épistémologique
	2.1.1 L’épistémologie
	2.1.2 Les paradigmes épistémologiques
	2.1.2.1 Positivisme
	2.1.2.2 L’interprétativiste
	2.1.2.3 Le constructivisme

	2.1.3 Position épistémologique

	2.2 autopraxéographie
	2.2.1 Spécificité de la méthode
	2.2.2 Limites de l’autopraxéographie

	2.3 utilisation de l’ia
	2.4 éthique de la recherche

	CHAPITRE 3  RÉSULTATS
	3.1 témoignage 1
	3.2 témoignage 2

	CHAPITRE 4  ANALYSES ET DISCUSSION
	4.1 analyses
	4.1.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique
	4.1.2 Communication et invisibilisation symbolique
	4.1.3 Inégalité organisationnelle et exclusion sociale
	4.1.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire
	4.1.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion

	4.2 discussion
	4.2.1 Confrontation identitaire et disqualification symbolique
	4.2.2 Communication interculturelle et invisibilisation symbolique
	4.2.3 Exclusion sociale et inégalité organisationnelle
	4.2.4 Stigmatisation de l’ambition et assignation identitaire
	4.2.5 Stratégie d’intégration et levier d’inclusion


	CONCLUSION GÉNÉRALE
	RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

