
 

 

 

 

RÉSONANCE ET CONVIVIALITÉ COMME RÉPONSE À 

L’ALIÉNATION DANS LA MODERNITÉ TARDIVE : 

ANALYSE CROISÉE DES TRAVAUX D’HARTMUT ROSA ET IVAN 

ILLICH 

 

 

Mémoire présenté  

dans le cadre du programme de maîtrise en éthique 

en vue de l’obtention du grade de maître ès arts 

 

 

 

PAR 

© Rachel Casey 

 

Septembre 2025 



ii 

Composition du jury :  

 

Nathalie Lewis, présidente du jury, UQAR 

Bernard Gagnon, directeur de recherche, UQAR 

Yves-Marie Abraham, examinateur externe, HEC Montréal 

 

 

Dépôt initial le 17 juillet 2025 Dépôt final le 30 septembre 2025 

  



iii 

UNIVERSITÉ DU QUÉBEC À RIMOUSKI 

Service de la bibliothèque 

 

 

 

Avertissement 

 

La diffusion de ce mémoire ou de cette thèse se fait dans le respect des droits de son 

auteur, qui a signé le formulaire « Autorisation de reproduire et de diffuser un rapport, un 

mémoire ou une thèse ». En signant ce formulaire, l’auteur concède à l’Université du Québec 

à Rimouski une licence non exclusive d’utilisation et de publication de la totalité ou d’une 

partie importante de son travail de recherche pour des fins pédagogiques et non 

commerciales. Plus précisément, l’auteur autorise l’Université du Québec à Rimouski à 

reproduire, diffuser, prêter, distribuer ou vendre des copies de son travail de recherche à des 

fins non commerciales sur quelque support que ce soit, y compris Internet. Cette licence et 

cette autorisation n’entraînent pas une renonciation de la part de l’auteur à ses droits moraux 

ni à ses droits de propriété intellectuelle. Sauf entente contraire, l’auteur conserve la liberté 

de diffuser et de commercialiser ou non ce travail dont il possède un exemplaire. 

 

 

 

 

 



iv 

 

 

 

 

 

  



v 

REMERCIEMENTS 

Merci à Romain pour l’indéfectible soutien quotidien. Merci à Kadha, Dominique, 

Ramy, Marie-Ève, Bernadette, Mycène, Marie-Jeanne et Éléonore, inspirations et partenaires 

de rédaction, grâce à qui j’ai eu la motivation de continuer. Un immense merci à mon 

directeur Bernard Gagnon pour ses précieux conseils.



 

 

RÉSUMÉ 

Ce mémoire explore la manière dont le concept de convivialité, tel que défendu par 
Ivan Illich et développé par les théories de la décroissance, peut agir comme un mécanisme 
préventif face à l’aliénation sociale. L’objectif principal est d’évaluer si la convivialité offre 
une réponse théorique et pratique aux limites de la théorie de la résonance proposée par 
Hartmut Rosa. L’hypothèse formulée soutient que, bien que la résonance soit un concept 
pertinent pour décrire la quête d’authenticité au sein des sociétés modernes, elle reste 
insuffisante pour remédier aux facteurs structurels de l’aliénation. La convivialité, en tant 
que mode de relation au monde fondé sur des pratiques accessibles et autonomes, constitue 
une alternative crédible. 

La méthodologie employée repose sur une analyse théorique comparative mobilisant 
principalement les écrits d’Ivan Illich (La Convivialité, 1973), de Hartmut Rosa 
(Accélération, 2010 ; Résonance, 2016) et de Serge Latouche (Petit traité de la décroissance 
sereine, 2004). Les résultats montrent que la convivialité offre un cadre théorique pertinent 
pour comprendre et atténuer les effets de l’accélération. Par une limitation volontaire de la 
technique, un ancrage territorial des processus décisionnels et une valorisation des pratiques 
communautaires, l’application des principes de la convivialité offre des pistes pertinentes 
pour une réappropriation du temps et une réduction de l’aliénation. Ce mémoire conclut que, 
bien que la théorie de la résonance de Rosa demeure précieuse pour comprendre les 
dynamiques contemporaines d’aliénation, elle gagnerait à être complétée par les apports 
d’Illich. En proposant une critique radicale de la modernité technologique, la convivialité 
offre une voie potentielle vers une société moins aliénante et plus propice à l’établissement 
de relations de résonance authentiques. 

 

Mots-clés : Convivialité, Aliénation, Résonance, Accélération, Décroissance, Ivan 
Illich, Hartmut Rosa, Serge Latouche



 

 

ABSTRACT 

This thesis explores how the concept of conviviality, as developed by Ivan Illich and 
expanded by the theories of degrowth, can act as a preventive mechanism against social 
alienation. The primary objective is to assess whether conviviality offers a theoretical and 
practical response to the limitations of the resonance theory proposed by Hartmut Rosa. The 
formulated hypothesis argues that, while resonance is a relevant concept for describing the 
quest for authenticity within modern societies, it remains insufficient to address the structural 
factors of alienation. Conviviality, as a mode of relating to the world based on accessible and 
autonomous practices, offers a credible alternative to counter these dynamics of acceleration. 

The methodology employed involves a comparative theoretical analysis drawing on 
the works of Ivan Illich (La Convivialité, 1973), Hartmut Rosa (Acceleration, 2010; 
Resonance, 2016), and Serge Latouche (Petit traité de la décroissance sereine, 2004). The 
results demonstrate that conviviality offers a relevant theoretical framework for 
understanding and mitigating the effects of acceleration. Through the voluntary limitation of 
technology, the territorial anchoring of decision-making processes, and the valorization of 
community practices, conviviality enables a reclamation of time and a reduction of 
alienation. This study concludes that, although Rosa’s theory of resonance remains valuable 
for understanding contemporary dynamics of alienation, it would benefit from being 
complemented by Illich’s contributions. By proposing a radical critique of technological 
modernity, conviviality offers a potential pathway toward a less alienating society, one that 
is more conducive to establishing genuine relationships of resonance. 

 

Keywords: Conviviality, Alienation, Resonance, Acceleration, Degrowth, Ivan Illich, 

Hartmut Rosa, Serge Latouche 

  



 

viii 

TABLE DES MATIÈRES 

REMERCIEMENTS .............................................................................................................. v 

RÉSUMÉ ............................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ......................................................................................................................... vii 

TABLE DES MATIÈRES .................................................................................................. viii 

INTRODUCTION GÉNÉRALE .......................................................................................... 11 

 L’ALIÉNATION, L’ACCÉLÉRATION ET LA RÉSONANCE 

D’HARTMUT ROSA .......................................................................................................... 17 

1.1 AUX SOURCES DU CONCEPT D’ALIÉNATION ........................................................ 17 

1.1.1 Hegel et le devenir autre par soi .............................................................. 18 

1.1.2 Marx et l’aliénation par le travail............................................................. 20 

1.2 TRANSFORMATION DU CONCEPT D’ALIÉNATION DANS LA THÉORIE CRITIQUE..... 26 

1.3 CONTRIBUTION PAR ROSA .................................................................................. 30 

1.3.1 Aliénation ................................................................................................. 31 

1.3.2 Accélération ............................................................................................. 32 

1.3.3 Les causes et conséquences de l’accélération .......................................... 35 

1.3.4 Interactions entre aliénation et accélération ............................................. 40 

1.3.5 La décélération ......................................................................................... 43 

1.3.6 La résonance ............................................................................................ 47 

1.3.7 La disponibilité ........................................................................................ 50 

1.4 INSUFFISANCE DE LA RÉSONANCE COMME RÉPONSE À L’ALIÉNATION ................ 52 

1.5 CONCLUSION DU CHAPITRE ................................................................................ 55 



ix 

 IVAN ILLICH ET LA CONVIVIALITÉ ..................................................... 57 

2.1 DÉFINITION DE LA CONVIVIALITÉ ........................................................................57 

2.1.1 Critères de l’outil convivial ...................................................................... 62 

2.1.2 L’effet de seuil .......................................................................................... 65 

2.1.3 Portée conceptuelle de la convivialité ...................................................... 68 

2.2 PLACE DE LA CONVIVIALITÉ DANS LA DÉCROISSANCE ......................................... 71 

2.3 LA CONVIVIALITÉ COMME IDÉAL POLITIQUE ........................................................ 75 

2.3.1 Micro — la simplicité volontaire ............................................................. 76 

2.3.2 Macro — l’urbanisme et les politiques publiques .................................... 78 

2.4 CONCLUSION DU CHAPITRE ................................................................................. 80 

 LA CONVIVIALITÉ COMME COMPLÉMENT À LA 

RÉSONANCE ...................................................................................................................... 82 

3.1 RETOUR SUR LES CRITIQUES ................................................................................ 82 

3.1.1 Critiques à la résonance ............................................................................ 84 

3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération ................................. 88 

3.2 IMPACTS DE LA CONVIVIALITÉ SUR L’ALIÉNATION .............................................. 91 

3.2.1 Prévention de l’accélération ..................................................................... 91 

3.2.2 Frein aux possibilités de désynchronisation ............................................. 98 

3.2.3 Prévention d’une surdisponibilité ........................................................... 102 

3.3 CONCLUSION DU CHAPITRE ............................................................................... 104 

CONCLUSION GÉNÉRALE ............................................................................................. 106 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES ............................................................................ 112 



 

 



 

 

INTRODUCTION GÉNÉRALE 

À l’ère de la modernité tardive, les sociétés contemporaines sont confrontées à des 

dynamiques d’accélération sans précédent, touchant aussi bien les sphères technologiques, 

sociales, qu’individuelles. Ce phénomène d’accélération, tel que théorisé par Hartmut Rosa, 

génère un sentiment de désynchronisation croissant, où les individus peinent à maintenir des 

relations authentiques avec le monde qui les entoure. Ce mémoire soutient que le concept de 

résonance tel que développé par Rosa est insuffisant pour traiter à lui seul l’enjeu de 

l’aliénation, entendue ici comme une relation au monde marquée par l’indifférence ou 

l’hostilité, où les individus perdent leur capacité à établir des liens signifiants avec leur 

environnement, les autres et eux-mêmes. De plus, la résonance représente une relation 

dynamique et transformative au monde, dans laquelle un sujet se sent touché et capable de 

répondre de manière authentique à ce qui l’entoure, suscitant ainsi un sentiment 

d’engagement et de vitalité.  

La notion de société conviviale, telle que présentée par Ivan Illich et plus largement 

dans les théories sur la décroissance, peut être complémentaire à la résonance en agissant 

comme prévention de l’aliénation, c’est-à-dire en réduisant les facteurs qui y contribuent. Tel 

est l’argument central de ce mémoire. Pour Illich, la convivialité désigne un mode 

d’organisation sociale fondé sur l’usage d’outils et d’institutions qui renforcent l’autonomie, 

la créativité et la coopération des individus, plutôt que de les soumettre à des logiques 

technocratiques ou industrielles. Dans le même ordre d’idées, la décroissance est un courant 

critique de la société de consommation qui propose une réduction volontaire et démocratique 

de la production et de la consommation, afin de favoriser la soutenabilité écologique, la 

justice sociale et le bien-être collectif. Il semble pertinent de dépoussiérer cette notion d’Illich 

dans le contexte actuel où les problématiques contemporaines, notamment la critique de la 

modernité technologique, les enjeux écologiques, la quête d’autonomie et la redéfinition du 



 

12 

bien-être collectif se côtoient et où il apparait de plus en plus urgent de développer des 

alternatives politiques au vivre ensemble. Bien que ses principaux ouvrages aient été écrits 

dans les années 1970, les concepts qu’Illich a développés, tels que la convivialité, le 

monopole radical, l’austérité conviviale et l’effet de seuil, restent d’une grande actualité. 

Sur le plan théorique, Illich est un interlocuteur privilégié pour des auteurs 

contemporains comme Rosa. Les concepts de convivialité et de résonance sont comparables 

par leur volonté de restaurer une forme de relation authentique avec le monde, où l’individu 

ne serait pas aliéné par les structures techniques ou économiques. De plus, le concept de 

convivialité évolue par-delà les écrits d’Illich pour être développé par d’autres penseurs de 

la décroissance, notamment Serge Latouche, qui ont explicitement reconnu l’influence 

d’Illich dans la formulation d’un modèle économique et social alternatif. Parler de la 

convivialité aujourd’hui implique de développer une critique de la société industrielle qui, 

par son obsession de l’efficacité technique, produit une aliénation systématique des 

individus. 

L’intention est d’exposer que la résonance seule ne peut être une solution définitive à 

l’aliénation, mais qu’elle peut être bonifiée de manière complémentaire par le concept de 

convivialité. En effet, il sera défendu que la convivialité peut atteindre les sources de 

l’aliénation, c’est-à-dire l’accélération. L’accélération ainsi atténuée, il est déduit que 

l’aliénation en sera elle-même réduite. Cette idée repose sur le fait que la convivialité 

influence les facteurs qui contribuent à l’accélération, limite les risques de désynchronisation, 

prévient les effets négatifs d’une disponibilité excessive, en plus d’offrir un contexte propice 

à la résonance par la mise en valeur des relations interpersonnelles et les possibilités de 

mesure structurantes. Ces facteurs mènent à croire que la convivialité peut être une solution 

préventive et complémentaire à la résonance pour adresser l’enjeu de l’aliénation. 

 

Il s’agit d’une question foncièrement éthique tant du côté de la résonance que de la 

convivialité, car elle adresse l’enjeu du vivre ensemble et offre une approche normative sur 

la vie bonne. Ces questionnements éthiques émergent dans l’analyse critique de la modernité 



 

13 

autant que dans les propositions normatives qui en découlent. À travers la théorie de la 

résonance, Rosa présente une éthique du rapport au monde. Selon lui, l’aliénation moderne 

n’est pas seulement un phénomène structurel, mais aussi une rupture relationnelle entre les 

individus et leur environnement matériel, temporel, institutionnel ou interpersonnel. La 

résonance devient alors un idéal normatif, soit celui d’une vie où l’individu se sent affecté et 

capable d’agir dans un monde qui lui répond. Il ne s’agit pas d’un simple bien-être 

psychologique, mais d’un critère éthique de justice existentielle, selon lequel les structures 

sociales et politiques doivent permettre à chacun d’expérimenter des relations résonantes. Ce 

modèle relationnel devient un critère éthique fondamental, car il implique qu’une vie réussie 

n’est pas une vie de possession ou de productivité maximale, mais une vie marquée par des 

relations significatives et résonantes. Ainsi, la résonance devient une boussole normative qui 

nous dit ce qu’il est juste de promouvoir, non seulement individuellement, mais 

collectivement. Une éthique de la résonance valorise des valeurs comme la lenteur, la 

vulnérabilité, la réciprocité et l’écoute profonde. Il ne s’agit plus de maximiser les résultats, 

mais de cultiver des relations qui transforment et donnent du sens. 

Au niveau de la convivialité et de la décroissance, il s’agit essentiellement de jugement 

moral sur le monde dans lequel nous souhaitons vivre. Illich postule que la qualité de vie 

passe par des modèles économiques post-croissance, qui cherchent à revaloriser des pratiques 

vernaculaires et des modes de vie sobres, mais enrichissants sur le plan humain. Elle renvoie 

aux choix en fonction de nos valeurs personnelles (l’autolimitation, l’ascèse volontaire, 

l’austérité) et sociales (l’entraide, le partage, l’accessibilité, l’équité, la philia). Il s’agit d’une 

remise en question des décisions collectives : « [p]asser de la productivité à la convivialité, 

c’est substituer à une valeur technique une valeur éthique, à une valeur matérialisée une 

valeur réalisée » (Illich, 1973, p. 28). La liberté individuelle est également un élément 

crucial : « [l]a société conviviale reposera sur des contrats sociaux qui garantissent à chacun 

l’accès le plus large et le plus libre aux outils de la communauté, à la seule condition de ne 

pas léser l’égale liberté d’accès d’autrui » (Illich, 1973, p. 30). Pour Latouche, ces 

questionnements éthiques s’expriment clairement par son concept de réévaluation, où il 

affirme que :  



 

14 

On voit tout de suite les valeurs à mettre en avant, celles qui devraient prendre 
le dessus par rapport aux valeurs (ou absence de valeurs) dominantes actuelles. 
L’altruisme devrait prendre le pas sur l’égoïsme, la coopération sur la 
compétition effrénée, le plaisir du loisir et l’ethos du jeu sur l’obsession du 
travail, l’importance de la vie sociale sur la consommation illimitée, le local 
sur le global, l’autonomie sur l’hétéronomie, le goût de la belle ouvrage sur 
l’efficience productiviste, le raisonnable sur le rationnel, le relationnel sur le 
matériel, etc. (Latouche, 2004, p. 58). 

 

Ce cadre éthique appelle à l’autolimitation collective et au rejet de l’hubris technologique 

comme norme sociale. En somme, cette réflexion aborde la question de la responsabilité 

morale et politique. Il s’inscrit dans une considération éthique critique et constructive sur les 

conditions d’une vie bonne dans la modernité tardive. 

L’originalité de cette recherche réside dans l’articulation inédite entre deux théories 

qui, bien que proches dans leurs intentions, n’ont pas encore été analysées de manière 

approfondie sous un angle comparatif. Alors que Rosa développe une critique de la modernité 

en matière de perte de résonance, Illich met l’accent sur la manière dont les outils et les 

institutions peuvent déshumaniser les relations sociales lorsqu’ils perdent leur caractère 

convivial. Les textes de Rosa sont largement utilisés pour comprendre les dynamiques 

contemporaines de l’aliénation. Cependant, peu d’études ont cherché à confronter ces idées 

avec celles d’Illich ou à en examiner les convergences potentielles. Par ailleurs, les théories 

de la décroissance sont généralement étudiées sous l’angle économique ou écologique, alors 

que l’intention de ce mémoire est de mettre en lumière leur dimension sociale et éthique. Ce 

faisant, ce travail veut contribuer à un domaine encore peu exploré, celui de la prévention de 

l’aliénation par une critique de la modernité technologique et de l’accélération sociale. Enfin, 

cette recherche a une visée critique et réflexive. Plutôt que de proposer un guide pratique 

pour l’application des modes de résonance ou de convivialité, elle vise à explorer les 

potentialités théoriques de ces concepts. 

Cette recherche s’appuie principalement sur une analyse théorique comparative, où la 

démarche consiste en une mise en dialogue des théories de Rosa avec le concept de 

convivialité tel que développé par Illich et récupéré par les penseurs de la décroissance. Pour 



 

15 

ce faire, une approche d’analyse de texte a été privilégiée. Les textes fondamentaux mobilisés 

incluent notamment La Convivialité (Illich, 1973), Accélération (Rosa, 2010), Résonance 

(Rosa, 2016) ainsi que Petit traité de la décroissance sereine (Latouche, 2004). L’analyse 

s’appuie également sur des écrits secondaires issus du mouvement de la décroissance, des 

critiques contemporaines de la modernité technologique, ainsi que des débats théoriques 

récents portant sur l’aliénation. Il s’agit d’évaluer si la convivialité, en tant que modèle 

alternatif, peut compléter la théorie de la résonance en atténuant les effets délétères de 

l’accélération. La démarche est structurée de manière à suivre un parcours progressif.  

Il s’agit d’abord de définir et comprendre la résonance et ses limites. Le premier 

chapitre est consacré à la mise en contexte et à la présentation de la pensée de Rosa. D’abord 

en présentant le concept central qu’est l’aliénation, puis en exposant les principaux éléments 

qui construisent sa théorie et l’interaction qu’ils entretiennent entre eux. Enfin, deux critiques 

adressées à la théorie de la résonance sont expliquées. En analysant les travaux de Rosa, il 

apparait que la résonance, bien qu’efficace pour décrire la quête d’authenticité, peine à 

adresser les causes structurelles de l’aliénation. La convivialité est ensuite introduite dans le 

deuxième chapitre comme concept complémentaire. Dans ce chapitre, le concept de 

convivialité est défini, ainsi que les divers éléments qui le composent. La place que la 

convivialité occupe dans le mouvement de la décroissance est ensuite présentée, puis l’idéal 

politique qu’elle représente et ses différentes possibilités d’applications concrètes. Les écrits 

d’Illich exposent la manière par laquelle la convivialité peut agir comme une forme de 

prévention face aux dynamiques d’accélération et de désynchronisation. 

Il est finalement question d’articuler convivialité et décroissance. En intégrant les 

propositions concrètes de Latouche, la recherche explore comment une application de la 

convivialité peut servir à établir des conditions favorables à la résonance. En somme, il sera 

démontré que la convivialité, et l’approche décroissantiste dans son sens plus large, agit à 

trois niveaux : d’abord comme effet préventif en agissant sur les causes de l’accélération, soit 

le moteur économique, culturel et sociostructurel, puis en limitant les possibilités de 

désynchronisation, par exemple entre le politique et le progrès techno-économique, et 



 

16 

finalement en permettant d’éviter une indisponibilité par trop de disponibilité en conservant 

des systèmes simples qui ne limitent pas l’autonomie individuelle. 

Ce mémoire propose une contribution originale aux recherches sur le concept 

d’aliénation en croisant les analyses d’Hartmut Rosa et d’Ivan Illich sur la modernité 

technologique et de l’accélération sociale. Il adopte une démarche critique qui, tout en 

reconnaissant la visée émancipatrice de ces deux pensées, ne cherche pas à proposer un guide 

pratique pour l’application des modes de résonance ou de convivialité. Il vise plutôt à 

explorer les potentialités théoriques de ces concepts, tout en restant attentif à leur portée 

pratique à l’ère de la modernité tardive. 



 

17 

 

L’ALIÉNATION, L’ACCÉLÉRATION ET LA RÉSONANCE D’HARTMUT ROSA 

Ce chapitre introduit les travaux d’Hartmut Rosa sur les notions d’accélération et de 

résonance. Dans un premier temps, il propose une analyse sommaire du concept d’aliénation, 

afin de situer la manière dont Rosa s’en empare dans le cadre de sa théorie critique de la 

modernité. Pour l’essentiel, ce survol de l’aliénation s’appuie sur le travail de Nicolas Foufas, 

particulièrement sur sa thèse doctorale consacrée à l’évolution du concept d’aliénation. Sans 

s’y limiter, cette thèse a été un pilier majeur dans l’élaboration de cette section du chapitre. 

Par la suite, la pensée de Rosa est approfondie en présentant plus largement sa lecture de 

l’aliénation, à laquelle il intègre l’accélération sociale, caractéristique qu’il octroie à la 

modernité, et la résonance qu’il avance comme solution à cette aliénation. Ce chapitre 

explore en détail cette interaction entre aliénation et accélération, les concepts de décélération 

et de résonance, ainsi que les critiques adressées à ces propositions, afin de mieux 

comprendre comment la théorie de Rosa se distingue et s’inspire de ses prédécesseurs pour 

offrir une vision renouvelée de la vie bonne dans la modernité tardive. 

1.1 AUX SOURCES DU CONCEPT D’ALIÉNATION 

Le concept d’aliénation a traversé les âges, des écrits néoplatoniciens de Plotin (205-

270) aux théories modernes de Hegel (1770 - 1831) et de Marx (1818 - 1883). Cette première 

section vise à actualiser notre compréhension de l’aliénation dans un contexte contemporain, 

retraçant son développement historique et explorant ses critiques et ses transformations. Dans 

un premier temps, il est exposé que Hegel conçoit l’aliénation comme une extériorisation 

nécessaire à la prise de conscience de soi, tandis que Marx la redéfinit comme un phénomène 

social et économique centré sur l’exploitation des travailleurs dans le capitalisme. Dans un 

second temps, l’aliénation est présentée selon l’angle des travaux contemporains de Rahel 

Jaeggi et de Hartmut Rosa qui, influencés par les travaux d’Axel Honneth sur la 

reconnaissance, entreprennent une reconstruction conceptuelle de l’aliénation. Jaeggi la 

définit comme une appropriation défaillante de soi et du monde et Rosa, quant à lui, replace 



 

18 

l’aliénation dans le cadre des structures temporelles de la modernité tardive, la liant à 

l’accélération sociale. 

 

1.1.1 Hegel et le devenir autre par soi 

Le terme d’aliénation prend un sens philosophique avec Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel dans la Phénoménologie de l’esprit, paru en 1807. Dans ce texte fondamental de la 

philosophie occidentale, il affirme que le Soi est le sujet de l’aliénation. Il en fait la catégorie 

centrale du monde moderne et emploie les termes de entäusserung (extériorisation) et 

entfremdung (aliénation) pour nommer les deux mouvements qui composent l’aliénation. 

D’un côté, l’entäusserung implique une extériorisation de la conscience, c’est-à-dire 

l’expression d’un contenu propre à la conscience à travers une altérité, soit quelque chose qui 

se contraste à lui. D’un autre côté, l’entfremdung représente l’émergence d’un étrangement 

entre la conscience et son altérité. Ces deux mots désignent deux moments distincts de la 

réflexion spéculative. Essentiellement, l’aliénation d’Hegel représente le phénomène par 

lequel l’esprit (Geist) devient autre par soi dans l’objectivité. Elle décrit le mouvement 

dialectique de la conscience d’abord en se posant comme simple chose, puis en se rendant 

étrangère à soi-même. En d’autres termes :  

 

Premièrement, le fait que l’aliénation signifie l’expérience de devenir un autre 
à l’intérieur de soi-même, ensuite que l’aliénation est le processus à travers 
lequel l’esprit se conçoit comme une relation dynamique, et finalement que 
nous avons affaire à une conception de l’extériorisation comme étrangement 
à soi et comme possibilité de l’esprit, de se comprendre principalement 
comme objet de lui-même. L’aliénation permet à la conscience par le biais de 
la manifestation de soi, de se plonger dans l’expérience et de devenir l’objet 
de sa propre compréhension (Foufas, 2015, p. 209). 

 

La thématique du déchirement de l’esprit émerge comme une opposition extrême 

entre l’esprit et sa propre essence. Par conséquent, le déchirement est le moment constitutif 

de l’esprit, le poussant à s’affirmer par rapport au négatif absolu, afin de maintenir son 



 

19 

existence en tant que sujet. De fait, comme expliqué par Foufas, l’aliénation dans sa 

conception hégélienne n’est pas préjudiciable à l’existence, parce qu’elle compose le 

processus nécessaire pour prendre conscience de soi : « [l]’aliénation [...] est le mouvement 

nécessaire aboutissant à l’existence de l’esprit, la condition de son accomplissement. Hegel 

conçoit que l’esprit se réalise à travers l’unification des oppositions/différences et la négation 

dialectique. » (Foufas, 2015, p. 215)  

 

La critique majeure faite à Hegel est qu’il porte une métaphysique idéaliste détachée 

de la réalité sociale et historique. Cette critique est d’abord formulée par Ludwig Feuerbach 

dans Critique de la philosophie de Hegel (1839), où il critique directement l’idéalisme 

spéculatif de Hegel, qu’il considère comme une abstraction détachée de la vie réelle :  

 

C’est pourquoi le contenu du premier chapitre de la Phénoménologie tout 
entier n’est rien d’autre pour la conscience sensible que l’argument réchauffé 
du mégarique Stilpo, mais à l’envers, rien d’autre qu’un jeu de mots de la 
pensée déjà sûre de soi-même comme vérité, jeu de mots sur le dos de la 
conscience naturelle. Mais la conscience ne se laisse pas tromper ; elle tient 
ferme, après comme avant, à la réalité des choses singulières (Feuerbach, 
1839, p. 53). 

 

Dans L’Essence du christianisme (1841), Feuerbach critique l’idéalisme hégélien en rejetant 

la primauté de l’Idée et en se concentrant sur les besoins matériels humains. Selon cette 

critique, la religion — et par extension la philosophie hégélienne — est une projection des 

besoins et des désirs humains, détachée de la réalité concrète. Feuerbach reproche à Hegel 

d’exalter une essence métaphysique loin de la réalité matérielle, et propose de réorienter la 

philosophie vers une approche plus concrète centrée sur les êtres humains en rejetant 

l’idéalisme abstrait. La philosophie doit reposer sur une approche plus matérialiste et 

sensible, selon lui. Feuerbach sera à son tour critiqué par Karl Marx. Dans les Thèses sur 

Feuerbach (1845), il critique Feuerbach pour son approche abstraite de l’homme, en 

soulignant que celle-ci méconnaît le rôle déterminant de la pratique sociale et historique dans 

la formation de la conscience. Marx y affirme que ce n’est pas la conscience qui fonde la vie, 

mais bien la vie sociale qui façonne la conscience. 



 

20 

1.1.2 Marx et l’aliénation par le travail 

Marx reprend et développe le concept d’aliénation. C’est avec lui qu’il acquiert sa 

signification contemporaine et sociale. Dans cette perspective, l’aliénation n’est pas conçue 

comme une problématique individuelle, mais comme un phénomène social qui se réalise dans 

le cadre de l’économie de marché. Conséquemment, Marx n’a pas limité son analyse de 

l’aliénation au malaise de l’être humain singulier, mais à l’analyse des processus sociaux qui 

en sont à la base, en premier lieu l’activité productive. Selon cette lecture, l’aliénation est 

spécifiquement liée à la question du travail. Il est aliénant lorsqu’il est contraint et qu’il brime 

le déploiement d’une activité intellectuelle et physique libre, ce qui fait que l’ouvrier nie sa 

propre volonté et ne peut s’accomplir qu’en dehors du travail. L’action dans le cadre du 

travail implique dès lors de se faire violence et de se nier soi-même. Comme l’explicite 

judicieusement Nicolas Foufas :  

 

Le travailleur se confronte désormais à une situation assez paradoxale. Tout à 
la fois, il travaille et modifie l’extériorité et s’approprie de plus en plus 
intensément le monde naturel qui l’environne, il voit α) ce monde lui devenir 
de plus en plus éloigné et extérieur à son travail, et β) que cette extériorité 
naturelle et sensible n’est plus le moyen pour la survie du travailleur (Foufas, 
2015, p. 702).  

 

Marx va jusqu’à affirmer que ce processus mène au déclin physique et psychologique des 

travailleurs. Ce dépérissement ne constitue pas une conséquence secondaire, mais bien un 

effet structurel d’un système économique dans lequel les individus sont instrumentalisés au 

profit de la production. Ainsi, l’aliénation du travail ne désigne pas seulement une perte de 

sens ou une souffrance subjective, mais une dépossession ontologique, où l’humain devient 

étranger à lui-même dans l’acte même par lequel il devrait s’accomplir. 

 



 

21 

1.1.2.1 Développement du concept 

Le concept d’aliénation est développé dans les écrits de jeunesse de Marx, dont les 

Manuscrits de 1844. Marx considérait que les êtres humains allaient sortir de l’état 

d’aliénation par l’abolition de la production privée et de la division du travail1. L’aliénation 

s’inscrit ainsi dans les transformations historiques des sociétés humaines, qu’il considère 

comme un stade nécessaire du développement humain qui sera un jour dépassé. Marx 

théorise quatre types distincts d’aliénation qui montrent comment, dans la société bourgeoise, 

le travailleur est aliéné : 

 

1) Par l’objet de son travail. L’aliénation de l’ouvrier dans son produit implique que 

son travail se transforme en un objet externe, distinct de lui-même. Ce travail existe 

en dehors de lui, lui est étranger et devient une force indépendante à laquelle il est 

assujetti. La vitalité qu’il a insufflée à l’objet lui est désormais opposée, devenant 

hostile et étrangère à lui-même (Marx, 1844, p. 59). 

 

2) Par l’activité de travail, qui est perçue comme « [une] activité dirigée contre lui-

même, indépendante de lui, ne lui appartenant pas » (Marx, 1844, p. 60). Il n’a pas de 

contrôle sur le quand, le comment et le pourquoi de son propre travail. Son pouvoir 

décisionnel associé à son activité de travail lui est retiré, au profit des propriétaires 

des moyens de production. 

 

3) Par le genre humain, puisque l’essence spécifique des individus serait transformée 

en une essence étrangère : « [i]l rend étranger à l’homme son propre corps, comme la 

 
1 Dans ses ouvrages plus tardifs, notamment Le Capital, Marx privilégie la notion d’exploitation à celle 
d’aliénation, car il vise à identifier une source tangible et concrète de la subordination des ouvriers, ancrée dans 
les structures économiques. Cette évolution contribue également à la mise à l’écart progressive du concept 
d’aliénation, jugé trop lié à des expériences personnelles ou relationnelles, contrairement à l’exploitation, 
présentée comme un outil analytique rigoureux et ancré dans une démarche scientifique. 



 

22 

nature en dehors de lui, comme son essence spirituelle, son essence humaine » (Marx, 

1844, p. 62). 

 

4) Par les autres hommes, c’est-à-dire par rapport au travail et à l’objet du travail 

réalisé par ses semblables. Il se crée un bris des possibilités de libre association, de 

partage et de liens entre les travailleurs, en plus d’un effritement du tissu social. Marx 

ajoute : « [d]’une manière générale, la proposition que son être générique est rendu 

étranger à l’homme, signifie qu’un homme est rendu étranger à l’autre comme chacun 

d’eux est rendu étranger à l’essence humaine » (Marx, 1844, p. 62). 

 

La troisième facette de l’aliénation, soit celle de l’aliénation par le genre humain, est la plus 

polémique. Cela s’explique notamment à cause de la référence à une essence humaine. Ce 

point sera approfondi dans la section suivante sur les critiques adressées à Marx. Comme 

mentionné plus tôt, pour Marx, contrairement à Hegel, l’aliénation ne coïncide pas avec 

l’objectivation en tant que telle, mais avec une réalité économique circonstanciée : le travail 

salarié et la transformation des produits du travail en objets qui s’opposent à leurs 

producteurs. Marx adopte une approche hégélienne, dans le sens où il appréhende la réalité 

de manière dialectique, c’est-à-dire qu’il s’efforce de comprendre l’être social historique en 

mettant l’accent sur les relations multiples entre les individus. Il s’agit toutefois d’une 

dialectique matérialiste. Contrairement à la dialectique idéaliste d’Hegel qui repose sur 

l’évolution et la résolution des contradictions internes dans les idées, les concepts et les 

phénomènes, le matérialisme dialectique affirme que c’est la matière, soit les conditions 

matérielles de la vie, les rapports de production et les forces économiques, qui détermine 

l’évolution des sociétés et des idées. 

 

1.1.2.2 Critiques du concept d’aliénation 

Les critiques principales adressées au jeune Marx concernent la supposée 

naturalisation de la nature humaine. Par contre, comme l’explique Nicolas Foufas :  



 

23 

 

[C]e qui intéresse le jeune penseur est en réalité la déréalisation de l’être 
humain au profit d’une puissance émancipée qui retourne pour contrôler son 
activité et sa vitalité, puis la distorsion et finalement la perte d’un certain 
rapport à soi et à la nature, et non la perte d’une nature préexistante, innée et 
invariable dotée à l’homme, perdue à un certain moment de l’histoire et 
ensuite retrouvée (Foufas, 2015, p. 766).  

 

Marx trace alors une théorie dans les Manuscrits de 1844, qui sera ultérieurement développée 

dans l’Idéologie allemande, selon laquelle la nature humaine résulte du contexte social 

historique. Dans le contexte des Manuscrits de 1844, la conscience des individus envers eux-

mêmes résulte des interactions sociales. Ainsi, la formation de la conscience est 

intrinsèquement liée à la socialisation. Dans le même ordre d’idées, l’interaction des êtres 

humains avec la nature ne se déroule pas selon le modèle d’un sujet ou d’un esprit distinct et 

isolé, mais plutôt en tant qu’êtres génériques, médiatisés par des rapports sociaux et 

collectifs. La nature fondamentale de l’être humain émerge de sa connexion avec la nature et 

avec d’autres individus. Le monde concret des humains, forgé par sa propre praxis et sa 

manière distinctive de s’engager avec soi-même et avec les autres, représente ultimement sa 

nature. Contrairement à une essence transhistorique, cette nature est plutôt ancrée dans le 

contexte social historique, résultant du processus d’autoproduction et d’auto-engendrement 

de l’être humain en union avec la nature.  

 

Le philosophe et spécialiste de Marx Yvon Quiniou apporte un complément de cette 

rectification dans la revue Actuel Marx :  

 

[L]a réflexion de Marx ne verse jamais dans ce naturalisme qu’on lui reproche 
régulièrement faute d’avoir compris l’essence exacte de cette « essence » : 
celle-ci n’est pas définie par un contenu anthropologique naturel — facultés, 
dispositions, qualités, motivations — posé spéculativement et dont la perte 
serait d’ailleurs difficilement concevable vu son caractère naturel ; elle 
constitue seulement une forme qui définit l’homme par des rapports, à trois 
niveaux. L’être humain est un être objectif, en rapport avec une nature 
extérieure ; cette relation n’est pas passive, mais active, elle passe par la 
production d’objets et donc une transformation de la nature : la nature 



 

24 

objective est donc aussi une objectivation de son activité ; enfin, l’homme est 
un être relationnel, en rapport avec d’autres hommes. L’aliénation de cette 
essence au sein de la production capitaliste prend alors un sens très particulier 
et qui n’a rien à voir avec la destruction ou l’occultation d’une « nature » 
originelle, ni même, d’ailleurs, avec la perte d’un passé qui aurait existé et 
dont il faudrait avoir la nostalgie ; elle n’est que le devenir autre de ces 
rapports par rapport à ce qu’ils pourraient être dans d’autres conditions 
sociohistoriques (Quiniou, 2006, p. 6). 

 

Marx semble principalement se concentrer sur une pensée de la relation, les nombreux 

rapports entretenus entre les individus rendent compte de l’essence humaine, où la réalité se 

constitue comme un agrégat de ces relations. Les critiques qui lui sont adressées concernent 

principalement l’idée de l’aliénation de l’homme par rapport à son être générique. En effet, 

il serait pour le moins étonnant qu’une philosophie matérialiste accepte une détermination 

transcendante de l’être humain, une humanité réelle enfouie et opérante comme un horizon 

normatif idéaliste. Cette apparence d’incohérence dans la pensée de Marx prend son sens 

dans l’explication faite précédemment. Il s’avère alors clairement que l’aliénation ne réfère 

qu’à un état historique de l’essence relationnelle de l’être humain, où cette essence lui 

échappe et s’oppose à l’état où il aurait une maîtrise sur celle-ci. Marx soutient qu’utiliser le 

terme d’aliénation consiste à comparer deux états potentiels de l’existence humaine, 

constituée de relations pratiques avec le monde et avec le travail. En référence à cette 

clarification, Quiniou (2006) souligne néanmoins une autre limite de la pensée de Marx sur 

l’aliénation. De fait, cette nouvelle utilisation du concept n’évite pas les ambiguïtés déjà 

relevées ni celles résultant de sa trop grande généralité. Les relations avec la nature, les 

objets, la production et les autres individus pourraient être appréhendées de manière plus 

rigoureuse. 

 

Bien que, comme Foufas et Quinion le soulignent, la critique du recours à la 

détermination d’une essence humaine soit réfutable, c’est tout de même une cause majeure 

qui explique le désintérêt qu’a connu le terme. Hartmut Rosa souligne que même en 

renonçant à une conception mystique d’une nature perdue pour retenir les finalités des 



 

25 

rapports humains qui devraient unir les individus, il subsiste une faiblesse conceptuelle qui 

remet en question sa cohérence :  

 

La difficulté reste entière lorsqu’on parle non plus de la « nature humaine » en 
général, mais de l’identité particulière ou de « l’authenticité » d’une 
communauté ou d’une vie individuelle. Dire d’un individu (ou d’une 
communauté) qu’il s’est éloigné de son « noyau intérieur » et de sa « vraie 
identité » par certaines actions ou au gré de certaines circonstances — dire 
qu’il s’est auto-aliéné —, c’est encore admettre l’hypothèse substantialiste 
d’un noyau identitaire immuable ou du moins normatif. Or, d’une part, ni la 
philosophie sociale ni la psychologie sociale ne sauraient établir la réalité d’un 
tel noyau et d’autre part, on ne voit pas bien d’où celui-ci pourrait tenir son 
autorité normative. Outre qu’un moi, et a fortiori une communauté, 
apparaissent eux aussi toujours contradictoires, pluriels et changeants, de sorte 
que l’on ne saurait dire quels comportements, quels rapports sont authentiques 
et lesquels ne le sont pas, on voit mal comment une philosophie sociale visant 
précisément la transformation des rapports existants pourrait définir 
l’aliénation comme un point de repère normatif tel que chaque assimilation du 
nouveau, de l’inattendu, de l’Autre apparaissent inauthentique et donc aliéné 
(Rosa, 2018, p. 274). 

 

Malgré les failles du concept d'aliénation, un simple abandon de ce concept ne règle pas sa 

problématique. Si un phénomène d'aliénation existe réellement, il nécessite de pouvoir en 

rendre compte en des termes non-essentialistes ou idéalisant. Est donc faite l'hypothèse que 

de tels phénomènes existent au-delà de la division sociale du travail et qu'il faut dès lors un 

concept d'aliénation capable d'en rendre compte. De fait, dans la période d’après-guerre, 

plusieurs philosophes ne confèrent pas une origine sociale explicite à l’aliénation, mais 

considèrent l’aliénation comme un sens générique d’altérité humaine et de malaise existentiel 

(Weber, 2014). Le phénomène de l’aliénation est pris comme une référence tant en 

philosophie qu’en littérature, spécialement chez Sartre — L’Être et le Néant (1943), La 

Nausée (1938) — et Camus — L’Étranger (1942), Le mythe de Sisyphe (1942) —, et rejoint 

également la psychanalyse, par exemple avec le travail du psychanalyste allemand Erich 

Fromm dans L’homme pour lui-même (1947) et Le cœur de l’homme (1964). Ces nouvelles 

interprétations participent à créer l’actuelle polysémie du terme. Un vide théorique se 

construit alors autour de l’aliénation. Ce flou normatif, difficilement conciliable avec une 



 

26 

perspective critique sur les transformations sociales, fragilise la portée opératoire du concept. 

En l’absence d’un critère clair pour distinguer l’authentique de l’inauthentique, l’aliénation 

perd de sa force analytique et de son potentiel mobilisateur, ce qui explique son évacuation 

des débats contemporains en théorie sociale. 

 

1.2  TRANSFORMATION DU CONCEPT D’ALIÉNATION DANS LA THÉORIE CRITIQUE 

Au début des années 2000, le concept d’aliénation refait surface dans la philosophie 

politique, particulièrement en théorie critique. Comme l’explique Hartmut Rosa : 

« [a]mplement débattue dans le cadre de la philosophie sociale et de l’histoire des idées 

depuis Rousseau, Hegel et Marx, elle a notamment joué un rôle central dans la pensée de la 

Théorie critique [...] avant de tomber en discrédit à la fin des années 1970 et d’être presque 

totalement délaissée au cours des décennies suivantes » (Rosa, 2018, p. 271). Rahel Jaeggi et 

Hartmut Rosa travaillent à une reconstruction conceptuelle de cette problématique à la suite 

des travaux d’Axel Honneth. Ce philosophe allemand et figure centrale de l’École de 

Francfort a profondément marqué la pensée contemporaine à travers sa théorie de la 

reconnaissance. Dans son ouvrage fondamental, La lutte pour la reconnaissance (1995), 

Honneth soutient que l’identité personnelle se construit essentiellement à travers des relations 

intersubjectives de reconnaissance mutuelle :  

 

La reproduction de la vie sociale s‘accomplit sous l’impératif d’une 
reconnaissance réciproque, parce que les sujets ne peuvent parvenir à une 
relation pratique avec eux-mêmes que s’ils apprennent à se comprendre à 
partir de la perspective normative de leurs partenaires d’interaction, qui leur 
adressent un certain nombre d’exigences sociales. Cette prémisse générale ne 
fournit cependant un principe d’explication qu’à partir du moment où l’on y 
introduit un élément dynamique : l’impératif ancré dans le processus de la vie 
sociale opère comme une contrainte normative, qui pousse les individus à 
élargir progressivement le contenu de la reconnaissance, parce que c’est le 
seul moyen pour eux de donner une expression sociale aux exigences toujours 
croissantes de leur propre subjectivité (Honneth, 2000, p. 113). 

 



 

27 

Selon lui, le respect, l’amour, et l’estime sociale sont des dimensions cruciales pour le 

développement d’une identité individuelle saine et pour l’intégration sociale. Honneth 

postule que l’aliénation survient lorsque ces relations de reconnaissance sont déformées ou 

absentes, ce qui empêche les individus de se percevoir comme des membres respectés et 

aimés de la communauté. Cette idée résonne particulièrement dans les travaux de nombreux 

penseurs contemporains qui ont exploré les implications de cette théorie pour la 

compréhension de l’aliénation dans les sociétés modernes, comme Jaeggi, Rosa ou encore 

Nancy Fraser, avec laquelle il a co-écrit un ouvrage sur le rapport entre reconnaissance et 

redistribution (Redistribution Or Recognition : A Political Philosophical Exchange, 2003). 

 

Jaeggi et Rosa, tout en s’inspirant de Honneth, poursuivent la reconstruction 

conceptuelle de l’aliénation en intégrant des dimensions temporelles et relationnelles, 

dépassant le cadre de la reconnaissance intersubjective stricte. Tandis que Honneth se 

concentre sur la reconnaissance mutuelle comme moyen de surmonter l’aliénation, Jaeggi et 

Rosa innovent en introduisant les concepts d’appropriation relationnelle et de résonance, 

offrant de nouvelles avenues pour comprendre le phénomène d’aliénation et chercher à y 

répondre. Tout en conservant en partie le concept marxien d’aliénation, Jaeggi et Rosa tentent 

de créer une interprétation de l’aliénation qui n’évoque pas une sorte d’humanité idéale et 

transcendante, mais plutôt un point de référence social permettant de déterminer l’aliénation 

par rapport à une appropriation de nos pratiques et de notre monde social. Cet 

approfondissement de la pensée d’Honneth permet également de dépasser la principale 

critique qui lui est attribuée, également applicable à Hegel, selon laquelle il s’agirait d’une 

philosophie idéaliste déconnectée de l’expérience tangible et, de fait, insuffisante pour 

adresser les enjeux liés à l’aliénation. 

 

Le concept d’aliénation est d’abord étudié par Rahel Jaeggi dans sa thèse de doctorat 

soutenue en 2001 et publiée sous forme de livre en 2005. C’est notamment cet ouvrage, La 

critique des formes de vie, qui a relancé les discussions autour du concept d’aliénation dans 

la philosophie sociale, surtout dans la théorie critique, en montrant son actualité pour une 



 

28 

critique sociale contemporaine. Jaeggi définit tout d’abord l’aliénation comme une « relation 

de non-relation », c’est-à-dire non pas comme l’absence d’une relation, mais comme une 

forme spécifique de relation qui serait déficitaire ou défaillante. Elle l’explicite clairement 

dans cet extrait :  

 

Le concept d’« aliénation » renvoie à tout un faisceau de motifs liés les uns 
aux autres. L’aliénation signifie indifférence et dissension, impuissance et 
perte du rapport à soi et à un monde vécu comme indifférent et étranger. 
L’aliénation est l’incapacité à entrer en relation avec les autres hommes, avec 
les choses, avec les institutions sociales et aussi par là — selon une intuition 
fondamentale du motif de l’aliénation — avec soi-même. Un monde aliéné se 
présente à l’individu comme dépourvu de sens et de signification, comme un 
monde figé ou appauvri, comme un monde qui n’est plus « son monde », dans 
lequel il n’est plus « chez lui » ou sur lequel il ne peut avoir aucune influence. 
Le sujet aliéné devient étranger à lui-même, il ne s’éprouve plus comme un 
« sujet activement effectif », mais comme un « objet passif » livré à des 
puissances qu’il ne connaît pas (Jaeggi, 2009, p. 89). 

 

L’aliénation est ainsi appréhendée comme une appropriation perturbée de soi et du 

monde. Il s’agit de l’impossibilité de prendre possession de soi, de s’approprier ou de 

s’identifier avec ses actions et ses désirs. Cette impossibilité de disposer de soi n’implique 

pas l’existence préalable d’un « moi » échappant au processus d’appropriation, car le « moi 

» se constitue dans ce processus d’appropriation et d’identification. L’aliénation survient 

lorsque le processus conduit à un échec. Il ne s’agit donc pas uniquement d’un problème 

théorique, c’est surtout un problème pratique, étant donné que cette appropriation se déroule 

dans la praxis. L’appropriation ou la réalisation de soi est ainsi conceptualisée comme un 

processus visant à conférer une réalité et une effectivité dans le monde. Selon Jaeggi, le 

caractère aliénant ne réside pas dans un rôle social particulier en soi, mais plutôt dans la 

manière dont on s’approprie ce rôle (Weber, 2014). 

 

La théorie de l’aliénation de Jaeggi parvient à surmonter les lacunes des théories 

traditionnelles qu’elle considère comme objectivistes, essentialistes et paternalistes. Ces 

théories traditionnelles suggèrent que nous pouvons « déterminer ce qui est objectivement 



 

29 

bon pour les êtres humains en identifiant un ensemble de propriétés ou un ensemble de 

fonctions inhérentes à la nature humaine […] qui devraient être réalisées » (Jaeggi, 2014, 

p. 29). Comme l’explique Justin Evans, selon la critique de Jaeggi, une approche essentialiste 

engendre le paternalisme, puisqu’elle implique qu’un individu aurait la possibilité d’évaluer 

si une autre personne est aliénée, indépendamment de son propre jugement quant à la 

satisfaction de ses attentes et aspirations. Il explique d’ailleurs :  

 

This can be true only if there is an objective good for humanity, which can be 
deduced from a universal human essence that is understood by the onlooker, 
but not by the alienated person. If we reject essentialism, then objectivism 
falls—there is no way to justify the claim to an objective good—and along 
with it falls any justification for paternalism. Most critical theorists now reject 
the idea that there is a human nature or essence; so, we must also give up the 
objectivism and paternalism of traditional theories of alienation (Evans, 2022, 
p. 130). 

 

La théorie de Jaeggi se concentre non pas sur la nature de ce qui est approprié, mais sur le 

processus d’appropriation lui-même. Une conception non-essentialiste du sujet non aliéné est 

une conception du soi comme somme des appropriations et des relations réussies. 

L’aliénation n’est alors pas l’aliénation de quelque chose, mais l’aliénation « dans » une 

société, un rôle social, ou encore, dans un processus. 

 

Pourtant, mettre l’accent uniquement sur le comment de l’appropriation, et non plus 

sur ce qui est approprié, ne va pas sans poser de problème. Si l’aliénation est une 

appropriation défaillante d’un certain rôle social, quel que soit ce rôle, il faudra admettre que 

le travailleur à la chaîne doit simplement réussir l’appropriation de son rôle social et non pas 

que ce rôle social est en soi aliénant. L’individuel semble ici prendre le dessus sur le social, 

puisque Jaeggi ne semble pas prendre en compte que certains rôles sociaux ne puissent pas 

permettre une appropriation ou une réalisation de soi significative, c’est-à-dire « non 

aliénante ». L’autrice Beatrijs Haverkamp souligne que ce modèle rend difficile l’usage de 

l’aliénation comme outil de critique sociale (Haverkamp, 2016, p. 66). Malgré les 

suggestions de Jaeggi quant à la nécessité de réformes des rôles sociaux et des institutions 



 

30 

pour faciliter une appropriation adéquate, elle ne détaille pas ces rôles et ces institutions, ni 

les directions à prendre. Ses exemples d’aliénation se focalisent sur des individus aliénés au 

sein d’une forme de vie spécifique. L’absence de toute considération pour les causes 

structurelles ou sociales empêche de penser le lien entre l’aliénation — envisagée comme 

appropriation inadéquate — et sa considération en tant que problème social. Le dépassement 

de l’aliénation dans la pensée de Jaeggi peut être plus précisément appréhendé comme un 

changement dans les « pensées et dispositions » (Haverkamp, 2016, p. 69). De plus, 

considérant que cette approche n’est pas située historiquement, elle n’explique pas les raisons 

pour lesquelles l’aliénation est un problème résolument moderne. 

 

 

1.3 CONTRIBUTION PAR ROSA 

Hartmut Rosa est considéré aujourd’hui comme l’une des figures principales dans le 

domaine des études sur l’aliénation. Pour ce philosophe et sociologue allemand, comprendre 

l’expérience vécue des gens implique de s’intéresser aux structures temporelles dans la 

modernité tardive. Il axe ses travaux sur l’idée que cette aliénation est provoquée par 

l’accélération, offrant une analyse de l’aliénation située historiquement, car l’accélération y 

est définie comme un phénomène propre à la modernité tardive, période historique que Rosa 

nomme également « postmodernité » ou « seconde modernité » (Rosa, 2011, p. 16) sans offrir 

de plus ample définition. Il présente l’aliénation comme une pathologie sociale, dans une 

conception contemporaine qui demeure fidèle à la tradition de la théorie critique. Par un 

examen des transformations des structures temporelles, Rosa veut arriver à un concept 

d’aliénation qui n’est pas essentialiste. Il enjoint en ce sens à « réintroduire le concept 

d’aliénation dans la théorie critique contemporaine » grâce à l’angle des structures 

temporelles et affirme même qu’il s’agit de la « voie la plus prometteuse pour les futurs 

possibles de la Théorie critique » (Rosa, 2012, p. 139). 

 



 

31 

1.3.1 Aliénation 

Selon Rosa, l’aliénation est un état dans lequel nous agissons de plein gré, mais contre 

notre volonté propre. Le décalage entre nos actions et notre volonté se constate quand on 

examine l’idée que se font les personnes de la vie bonne et de son inadéquation à leur réalité. 

Pour Rosa, une vie bonne ne se mesure pas simplement par des critères matériels ou par le 

succès économique, mais par la qualité des relations qu’un individu entretient avec le monde 

qui l’entoure :  

 

[mon ouvrage] part de la conviction que la qualité de la vie humaine (et des 
rapports sociaux) ne se mesure pas simplement aux ressources dont nous 
disposons et aux options qui s’offrent à nous, mais ne peut s’apprécier au 
contraire que par l’étude du type de relation au monde qui gouverne cette vie. 
[...] La réussite ou l’échec de notre vie dépend de la façon dont nous faisons 
(passivement) l’expérience du monde et dont nous nous l’approprions ou 
l’assimilons (activement) (Rosa, 2018, p. 46). 

 

La vie bonne se caractérise par une existence marquée par des relations résonantes, où les 

individus trouvent un sens profond et une satisfaction dans leurs interactions dynamiques et 

réciproques avec le monde. Rosa rappelle que ces relations peuvent être incarnées par des 

événements simples du quotidien : une conversation intéressante entre amies, un vent doux 

dans les cheveux, danser seule sur une chanson aimée. La vie bonne, selon Rosa, nécessite 

un engagement actif avec le monde, où les individus sont à la fois réceptifs et participent 

activement à leur environnement. Il s’agit d’une ouverture au monde et d’une capacité à être 

touché par lui, tout en étant capable de répondre et d’agir de manière significative. Il explique 

clairement la relation entre cette capacité à être touché et l’aliénation :  

 

Je propose donc de définir l’aliénation comme un mode de relation dans lequel 
le monde (subjectif, objectif, social) se montre insensible (indifférence), voire 
hostile (répulsion) à l’égard du sujet. L’aliénation désigne ainsi une forme 
d’expérience du monde où le sujet éprouve son propre corps, ses sentiments, 
son environnement matériel et naturel ou encore les contextes d’interactions 



 

32 

sociales comme extérieurs, détachés et non responsifs, bref, muets (Rosa, 
2018, p. 278). 

 

Pour Rosa, les moments d’écart à la vie bonne sont des moments d’aliénation. Cette 

dernière représente une perte de capacité à se déterminer, lorsque des structures temporelles 

imposées poussent des individus à choisir des activités qui n’étaient pas désirées autrement 

et qui contreviennent à la volonté propre du sujet ainsi contraint (Rosa, 2010, p. 299). Des 

divergences majeures s’observent entre la définition de Marx et de Rosa. D’un côté, Marx 

concentre son analyse sur les structures économiques et les relations de production dans le 

capitalisme. Il voit l’aliénation principalement comme un problème économique et de classe 

lié à l’exploitation des travailleurs. La solution proposée est une révolution économique et 

politique pour abolir le capitalisme. De l’autre, Rosa met l’accent sur les structures 

temporelles de la modernité tardive, en particulier l’accélération sociale. Il considère 

l’aliénation comme un phénomène plus général de déconnexion et de désynchronisation dans 

la société moderne. Il préconise de cultiver la résonance et de réformer les structures sociales 

pour permettre des connexions plus significatives avec le monde. L’aliénation constitue alors 

une pathologie par son entrave à l’autonomie des agents, mais aussi parce qu’elle limite la 

pleine relation au monde. En raison de l’impossibilité d’accélérer indéfiniment le rythme de 

la vie, le prix de cet effet d’entraînement est l’aliénation au monde. Comme l’explique Rosa, 

l’aliénation n’impacte pas notre : « être intérieur immuable ou inaltérable, mais notre capacité 

à nous approprier le monde » (Rosa, 2011, p. 137). Le monde s’en retrouve alors « silencieux, 

froid, indifférent » (Rosa, 2011, p. 140). 

 

1.3.2 Accélération 

Pour comprendre l’aliénation selon Rosa, il importe de comprendre son concept 

d’accélération. Loin d’être une conception théorique abstraite, l’accélération telle qu’il la 

conçoit a une dimension concrète qui s’ancre dans le quotidien. Alors que l’accélération se 

présentait comme la promesse d’une meilleure qualité de vie pour tous et toutes, elle se 



 

33 

développe comme un objectif intrinsèque dans la modernité tardive. Elle est composée de 

trois éléments : l’innovation technique, le rythme de la vie et le changement social.  

D’abord, l’accélération technique se produit dans les processus techniques de 

communication et de transport, en plus de la production, la distribution et la consommation 

des biens de consommation. Le rapport spatio-temporel de la société s’en trouve transformé. 

Rosa décrit cette forme d’accélération comme « la plus évidente et la plus lourde de 

conséquences [en plus d’être] la plus facile à mesurer et à démontrer » (Rosa, 2011, p. 94). 

Non seulement la vitesse du transport et des communications augmente, mais également la 

vitesse de production de biens et services, leur distribution, ainsi que leur consommation : 

« [l]’accélération technique ne signifie cependant pas seulement un déplacement plus rapide 

des êtres humains, des biens, des informations [...], mais aussi la fabrication plus rapide de 

biens, la transformation plus rapide de matériaux et d’énergie et, bien que dans une moindre 

mesure, l’accélération des services » (Rosa, 2011, p. 96). 

Ensuite, l’accélération du changement social signifie que des changements majeurs se 

produisent plus fréquemment dans les multiples sphères de la vie. Il ne s’agit donc pas d’un 

« processus intentionnel orienté vers un but » (Rosa, 2010, p. 94) comme pour le changement 

technique, mais du rythme de transformation des orientations des actions et des pratiques. 

C’est à ce niveau qu’est amené le concept de compression du présent, développé par le 

philosophe allemand Hermann Lübbe et repris par Rosa. Cette idée, Gegenwartsschrumpfung 

(compression du présent) désigne l’accélération du rythme de la vie, entraînant une réduction 

du temps pendant lequel un état ou une condition est considéré comme présent. Lübbe 

explore cette idée dans plusieurs de ses travaux, notamment dans son ouvrage Im Zug der 

Zeit : Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart (1992), où il analyse comment la compression 

du présent affecte la manière dont les individus et les sociétés perçoivent et interprètent leur 

époque. Rosa utilise ce concept pour théoriser l’accélération du changement social, selon 

laquelle la compression du présent réfère à la densification d’événements dans un même laps 

de temps. Il précise que : « l’hypothèse formulée par H. Lübbe a une importance décisive : 

au sens de cette définition, les sociétés modernes sont de plus en plus soumises à une 



 

34 

compression du présent, en raison d’une ‘’vitesse de vieillissement’’ sociale et culturelle 

croissante, ou d’une ‘’densification de l‘innovation’’ socioculturelle croissante » (Rosa, 

2011, p. 100). Les expériences, les innovations, les motivations tomberaient alors plus 

rapidement obsolètes, entraînant l’accélération des changements sociaux, provoquant par le 

fait même une plus grande instabilité des repères dans les manières d’habiter le monde. Par 

exemple, Rosa explique que : « le remplacement du programme d’un parti politique valable 

pour quatre ans par un programme valable pour deux ans constitue un exemple de 

l’accélération du changement social qui n’a pas d’explication technique » (Rosa, 2011, p. 

98). 

Enfin, l’accélération du rythme de la vie concerne l’enchaînement d’actions qui se 

produit de plus en plus vite dans le quotidien, soit de « faire plus de choses en moins de 

temps » (Rosa, 2011, p. 25). Il s’agit de la facette de l’accélération qui donne l’impression 

que tout va de plus en plus vite, qu’on manque constamment de temps et qu’on s’épuise dans 

une course contre la montre. Selon l’auteur, bien qu’il s’agisse d’une réaction incontestable 

de l’accélération des changements sociaux, les deux phénomènes demeurent distincts. Dans 

le même ordre d’idée, il aurait été possible de croire que l’accélération technique aurait pu 

être un facteur de ralentissement du rythme de la vie, puisque certaines actions nécessitent 

désormais moins de temps : « elles entretiennent entre elles [l’accélération technique et du 

rythme de la vie] une relation à proprement parler paradoxale : par définition, l’accélération 

technique engendre des ressources de temps libre et s’oppose par conséquent à l’accélération 

du rythme de la vie » (Rosa, 2011, p. 187). Au contraire, l’effet a plutôt été de multiplier les 

actions, créant un sentiment d’urgence au quotidien :  

Comme l’intensification du rythme de la vie doit être comprise comme une 
conséquence de la raréfaction des ressources temporelles, ce qui signifie que 
l’accroissement du volume d’actions est supérieur à l’augmentation technique 
de la vitesse d’exécution de la tâche, elle se traduit subjectivement [...] par une 
recrudescence du sentiment d’urgence, de la pression temporelle, d’une 
accélération contrainte engendrant du stress, ainsi que par la peur de « ne plus 
pouvoir suivre » (Rosa, 2011, p. 103). 



 

35 

Pour illustrer cet effet multiplicateur des actions quotidiennes, Rosa explique que, même si 

les technologies modernes permettent de faire certaines choses plus rapidement, les individus 

utilisent ce temps "libéré" non pas pour se reposer, mais pour accomplir encore plus 

d’activités. Il observe que le temps libre lui-même devient optimisé. Les individus ressentent 

une obligation de profiter pleinement de leur temps libre en le remplissant d’activités — 

voyages, sorties culturelles, sports, développement personnel —, ce qui reproduit la logique 

de performance du monde du travail, par exemple, en planifiant intensément un week-end de 

repos avec plusieurs sorties, visites, repas et rencontres sociales, ce qui crée une accélération 

du rythme même dans les moments censés offrir du répit. 

Rosa soutient que l’accélération et ses trois composantes ne reposent pas sur une thèse 

déterministe, car les facteurs d’accélération sont eux-mêmes dépendants d’un préalable 

culturel, économique et social. C’est sous cet angle qu’il place les trois causes à 

l’accélération. Autrement dit, l’accélération sociale ne s’impose pas de façon automatique ou 

inévitable comme une loi historique universelle, mais résulte d’un ensemble de motivations 

systémiques, de normes culturelles et d’institutions qui valorisent certaines formes de 

temporalité. Ainsi, selon Rosa, il est théoriquement possible de résister ou de ralentir 

l’accélération par des transformations culturelles, institutionnelles et politiques. Le fait même 

qu’il existe des formes de décélération, de résistance, ou des alternatives — comme les 

mouvements de décroissance ou les pratiques de sobriété volontaire — confirme que 

l’accélération n’est pas un destin inéluctable. La perspective de Rosa ouvre donc la voie à 

une critique normative : en comprenant les causes sociales de l’accélération, il devient 

possible d’en interroger la légitimité, les effets sur le bien-être, et de proposer d’autres 

manières d’organiser le temps social. 

 

1.3.3 Les causes et conséquences de l’accélération 

Les phénomènes d’accélération n’arrivent pas par hasard. C’est du moins ce que 

démontre Rosa en identifiant trois moteurs, ou causes, de l’accélération. Rosa explique dans 



 

36 

Accélération (2011) que la première cause est le moteur économique — ou moteur social, 

qu’il utilise comme synonyme —, qui comporte le mode de compétition capitaliste. C’est-à-

dire que dans la société capitaliste, la poursuite de la croissance continue implique qu’une 

stagnation du développement représente un retard par rapport aux autres. Comme l’explique 

Rosa :  

L’augmentation de la productivité, que l’on peut définir comme augmentation 
de la production par unité de temps et, par conséquent, comme accélération, 
permet de marquer des points dans la compétition — tout au moins jusqu’à ce 
que la concurrence en fasse autant, en réduisant le temps de travail socialement 
nécessaire à la nouvelle norme, ce qui déclenche une spirale de l’accélération 
potentiellement illimitée (Rosa, 2011, p. 201). 

L’accélération de la production, et donc de la consommation, devient alors une 

nécessité économique. Dans Aliénation et accélération (2012), l’auteur fait une description 

légèrement différente et nomme ce moteur le « moteur social ». Le principe de base demeure 

le même, à l’exception qu’il extrapole le principe de la compétition à tous les autres modes 

de distribution sociale, en entraînant l’idée de compétition au-delà du cadre économique. La 

compétition est le modèle de distribution qu’ont les individus entre eux pour accorder les 

privilèges, les avantages et le statut social, ce qui les place en concurrence permanente dans 

la société et force les gens à accélérer pour obtenir une part de cette redistribution :  

[L]e principe de distribution essentiel et dominant, dans presque toutes les 
sphères de la vie sociale de la société moderne, est la logique de la compétition. 
Cela va de soi dans les domaines économique et sportif, mais c’est aussi vrai 
en politique (le privilège et la position de pouvoir sont donnés à la personne ou 
au parti qui remporte une compétition électorale), en science (les positions d’un 
professeur ou d’un chercheur, ainsi que les ressources nécessaires à 
l’accomplissement de projets scientifiques, sont obtenues après une lutte 
concurrente soit en vendant plus de tickets de cinéma, plus de livres ou plus de 
disques, c’est-à-dire dans le marché libre, soit en impressionnant un jury) et 
même dans le domaine de la religion (Rosa, 2012, p. 35). 

La vision de Rosa a évolué pour donner à la compétition un sens plus large. Ce déplacement 

du cadre strictement économique vers une logique de compétition généralisée révèle un 

glissement vers une dynamique culturelle plus profonde. Si la modernité est traversée par 

une crise, Rosa laisse entendre qu’elle est d’abord culturelle : une crise du sens, où les 



 

37 

logiques de performance et de dépassement s’imposent comme normes dans tous les 

domaines de la vie, fragilisant ainsi les liens sociaux et les formes d’orientation collective. 

La deuxième cause est le moteur culturel, qui réfère aux nouvelles croyances dans notre 

société séculière. Rosa avance que la sécularisation de la société joue un rôle important dans 

la mesure où la perte de la croyance d’une vie après la mort apporte une pression nouvelle : 

devoir vivre une vie pleine au maximum dès maintenant. Cela se traduit par une volonté à 

cumuler le plus d’expériences et de compétences possibles dans cette vie limitée :  

[L]'alternative qui s’est imposé et semble être devenue la réponse exclusive 
au problème de la mort dans la modernité avancée : la représentation selon 
laquelle profiter à un rythme accéléré des diverses opportunités du monde, 
en « vivant plus vite » permettrait de réduire le hiatus entre le temps du monde 
et temps de la vie. Pour comprendre cette idée, il faut garder à l’esprit que la 
question du sens de la mort est indissociablement liée à celle de la « vie 
bonne », de la vie qu’il convient de mener. Car la représentation de la vie 
bonne qui devient dominante dans l’histoire consiste à concevoir la vie 
comme une ultime occasion, c’est-à-dire à mettre à profit la durée de vie 
accordée à chaque individu de manière aussi intensive et aussi universelle que 
possible, avant que la mort ne lui mette un terme définitif (Rosa, 2011, p. 
223). 

L’urgence de tout faire et de tout voir s’impose désormais, la croyance d’une autre vie de 

plénitude après la mort s’étant éteinte. Ce moteur reste le même dans Accélération et dans 

Aliénation et accélération. 

Troisièmement, les explications données au dernier moteur dans Accélération et dans 

Aliénation et accélération divergent légèrement l’une de l’autre. Dans le premier, le moteur 

sociostructurel complète les deux autres, en ce sens qu’il influence les structures sociales par 

la différenciation fonctionnelle. C’est-à-dire que le développement de la division du travail 

par la spécialisation des individus serait l’élément clé qui impose l’accélération des processus 

sociaux :  

Ce qu’il s’agit d’expliquer ici, c’est dans quelle mesure le principe de 
différenciation fonctionnelle — défini au chapitre 2 comme un principe central 
de l’évolution des sociétés modernes — entraîne ou impose de lui-même une 
accélération des processus sociaux, c’est-à-dire selon la logique de son 



 

38 

déploiement propre. [...] l’indépendance de ce moteur potentiel de la 
dynamisation se révèle par la possibilité de concevoir des sociétés 
fonctionnellement différenciées dont les (sous-)systèmes économiques 
s’orientent non pas en fonction de l’impératif de valorisation du capital, mais par 
exemple selon le principe de la satisfaction des besoins (per se neutre vis-à-vis 
de la vitesse) dont l’organisation est différente de celle du marché capitaliste 
(Rosa, 2011, p. 227-228). 

Dans la seconde explication, le troisième moteur est le cycle de l’accélération, soit une spirale 

autoalimentée, provoquée par les deux forces motrices externes que sont les moteurs social 

et culturel, qui est permise par la différenciation fonctionnelle :  

Ainsi, nous avons identifié deux forces motrices « externes » majeures, 
alimentant sans cesse la roue de l’accélération et l’ayant mise en mouvement aux 
débuts de la modernité. Elle est complétée par la logique inhérente de la division 
du travail, ou de la différenciation fonctionnelle, qui permet dans un premier 
temps, puis impose ensuite, des vitesses de traitement social de plus en plus 
grandes. Cependant, dans la modernité tardive, l’accélération sociale s’est 
transformée en un système autopropulsé qui n’a même plus besoin de la moindre 
force motrice externe (Rosa, 2012, p. 40). 

Ces trois moteurs ne fonctionnent pas de manière isolée, mais interagissent dans une 

dynamique circulaire où chaque moteur renforce les autres dans un processus d’accélération 

autoalimentée. L'interaction de ces trois moteurs génère une spirale d’accélération 

cumulative : les avancées technologiques alimentent la transformation sociale, qui impose de 

nouvelles normes culturelles, lesquelles encouragent l’innovation, et ainsi de suite. Ce cycle 

s’auto-entretient et rend l’accélération difficile à freiner ou à inverser sans transformation 

profonde des valeurs, des structures et des objectifs sociétaux. 

Il en résulte un sentiment d’être dépassé en relation à un monde qui va toujours plus 

vite, ce que Rosa nomme la désynchronisation. Ce phénomène, qui représente un symptôme 

de pathologie sociale dans la modernité tardive, réfère à une accélération inégale entre les 

structures de la société. La spirale d’accélération implique que les différents moteurs forment 

une chaîne causale (Rosa, 2011, p. 188) et entraînent des pressions sur la vie politique, 

environnementale et individuelle qui se retrouvent alors systématiquement en rattrapage 

temporel. Par exemple, les sphères techno-économiques de la société se développent à un 



 

39 

rythme trop élevé par rapport à la sphère politique. Le rôle de régulation attendu par le 

politique auprès de l’économie et de la technologie n’est alors pas assumé et ne répond plus 

aux attentes sociales. De fait, le politique prend du retard sur les progrès technologiques 

grandissants, ce qui entraîne des conflits sociaux. Par exemple, en mars 2023, plus d'un 

millier d'experts, dont des figures telles que Yoshua Bengio, Yuval Noah Harari et Steve 

Wozniak, ont signé une lettre ouverte appelant à un moratoire de six mois sur le 

développement de systèmes d'intelligence artificielle plus puissants que GPT-4 (Degré, 

2023)2. Ce décalage entre l'innovation technologique rapide et la capacité des instances 

politiques à réguler efficacement ces avancées souligne la nécessité d'une gouvernance 

proactive pour anticiper et encadrer les impacts sociétaux, mais également l’incapacité du 

politique à suivre le rythme imposé par les avancées technologiques. 

Effectivement, la prise de décision démocratique est un processus dont les étapes 

essentielles nécessitent du temps, telles que celles soulevées par Rosa : « organiser un public, 

identifier les groupes sociaux pertinents, formuler et soupeser des arguments et atteindre un 

consensus avant de prendre des décisions délibérées » (Rosa, 2011, p. 96). Il va même jusqu’à 

affirmer que :  

[L]es véritables processus politiques permettant l’articulation et la synthèse des 
intérêts et la délibération démocratique [...] deviennent de plus en plus difficiles 
en raison de l’évolution socioculturelle de la modernité avancée, et prennent de 
plus en plus de temps. Car moins le consensus sur les valeurs d’une société est 
prévisible, moins les principes de motivation et de légitimation du débat politique 
sont définis par la tradition et la convention, et plus il devient ardu de parvenir à 
un consensus (Rosa, 2011, p. 323). 

La désynchronisation limite les agents sociaux de leur potentiel de conciliation entre les 

différentes sphères de la vie. Ce qui amène Rosa à dire que : « en deçà et au-delà du rythme 

de transformation caractéristique de la modernité classique, l’ambition de décider des 

paramètres fondamentaux de la forme de vie commune selon des modalités délibératives et 

 
2 Cette initiative visait à instaurer une pause afin de permettre l'élaboration de protocoles de sécurité et de 
réglementations appropriées face aux risques potentiels tels que la désinformation, la perte d'emplois massifs 
et la perte de contrôle sur la société (Future of Life Institute, 2023). 



 

40 

démocratiques est vouée à l’échec » (Rosa, 2010, p. 311). L’accélération inégale des 

différentes sphères de la vie entraîne donc un risque de désynchronisation. 

 

1.3.4 Interactions entre aliénation et accélération 

Pour comprendre les conséquences concrètes de l’accélération sociale sur la vie des 

individus, Rosa mobilise le concept d’aliénation. Loin de se limiter à une reprise du concept 

marxiste classique, il le réactualise dans le contexte de la modernité tardive, en y intégrant 

les dimensions temporelles, relationnelles et institutionnelles de notre rapport au monde. On 

compte cinq formes d’aliénation créées par l’accélération sociale analysées par Rosa : 

1. L’aliénation par rapport à l’espace : avec l’accélération technique, les distances 

diminuent de plus en plus et la mobilité augmente en conséquence, faisant des lieux 

que nous visitons des « non-lieux », des lieux muets et qui ne racontent plus aucune 

histoire. Les différents lieux que nous visitons dans notre vie quotidienne n’affectent 

donc plus notre identité, ce sont de moins en moins des lieux qui laissent une marque 

en nous. Au contraire, le détachement spatial devient de plus en plus profond. Comme 

l’explique Rosa : « l’accélération sociale crée une plus grande mobilité et un plus 

grand désengagement de l’espace physique, mais elle accentue aussi notre aliénation 

par rapport à l’environnement physique ou matériel » (Rosa, 2012, p. 117). 

2. L’aliénation par rapport aux choses : Rosa constate également un changement dans 

notre rapport aux choses. Alors qu’il existait avant la modernité une porosité du soi 

face aux choses, c’est-à-dire que les choses étaient une partie déterminante de notre 

expérience, de notre identité et de notre histoire, cela tend de plus en plus à 

disparaître :  

Une voiture que vous avez réparée dix fois vous-même, ou des chaussettes 
que vous avez reprisées vous-même sont appropriées et individualisées, ou 
de manière plus parlante encore : intériorisées par vous. Vous les 
« investissez » et vous les percevez dans toutes les dimensions sensuelles, 



 

41 

et elles portent également avec elles les marques que vous y laissez. Elles 
deviennent partie intégrante de votre expérience vécue quotidienne, de 
votre identité et de votre histoire. [...] réparer les choses devient de plus en 
plus cher par rapport au fait de les reproduire. De plus, comme la plupart 
des produits deviennent techniquement de plus en plus compliqués, nous 
perdons la connaissance pratique nécessaire à nous en occuper nous-
mêmes (Rosa, 2012, p. 118). 

Les objets remplacés rapidement nous restent étrangers, et c’est là le sens premier du terme 

aliénation. L’aliénation du producteur séparé du produit de son travail constaté par Marx se 

redouble donc ici de l’aliénation du consommateur, qui n’établit plus de relations 

d’interpénétration avec les objets de son monde. 

3. L’aliénation par rapport à nos actions : il faut entendre par là que : « [s]i le contraire 

de se sentir aliéné est de ‘’se sentir chez soi’’, alors nous pourrions dire en réalité que 

très souvent nous ne nous sentons pas chez nous quand nous faisons ce que nous 

faisons » (Rosa, 2012, p. 120). Deux causes principales sont ici présentées. D’abord 

par la manipulation d’outils qui ne sont pas pleinement maitrisés ou compris — une 

idée que reprend le deuxième chapitre à travers la pensée d’Ivan Illich sur la 

convivialité. Ensuite par l’impression de ne jamais trouver le temps de faire ce dont 

nous avons réellement envie, tout en nous investissant dans des activités qui 

n’apportent pas de satisfaction. 

4. L’aliénation par rapport au temps : l’agir se subdivise de plus en plus en épisodes 

courts d’actions sans lien les unes avec les autres et qui ne créent pas d’histoire ni de 

mémoire. Il est possible d’effectuer plusieurs actions sans lien aucun dans la même 

journée, mais il est rare de consacrer une journée entière à la même activité. Les 

enchaînements d’actions isolées les unes des autres se multiplient et se succèdent 

donc sans qu’il soit possible de les inscrire dans une même histoire de vie : « de plus 

en plus, nous nous engageons dans des activités et des contextes qui sont isolés assez 

rigoureusement les uns des autres. [...] Toutes ces activités ont comme résultat des 

épisodes isolés d’action et d’expérience qui ne se connectent pas aux autres d’une 

façon intégrée ou significative » (Rosa, 2012, p. 131). L’enchaînement d’expériences 



 

42 

pauvres entraîne donc une perte d’appropriation du temps vécu significatif, celui qui 

marque et qui transforme. 

5. L’aliénation par rapport à soi et aux autres : les relations sont de plus en plus 

nombreuses, mais aussi de plus en plus superficielles. En une seule sortie urbaine, un 

individu peut croiser plus de personnes d’un paysan du Moyen-Âge dans toute sa vie. 

Toutefois, une réelle mise en relation avec autrui devient plus rare : « [c]omme 

Kenneth Gergen l’a dit de façon convaincante3, l’être de la modernité tardive 

rencontre tant d’autres personnes en si peu de temps qu’il est complètement ‘’saturé’’ 

[...] Il en résulte qu’il devient structurellement improbable que nous ‘’établissions une 

relation’’ avec autrui » (Rosa, 2012, p. 132). Rosa ne va pas jusqu’à plaider qu’on ne 

vit plus de rencontres significatives, mais que proportionnellement au nombre de 

personnes connues dans une vie, le développement de liens forts est plus ardu. 

C’est par cette analyse que Rosa démontre l’impact structurel de l’accélération sociale sur 

les différentes sphères de la vie humaine, en révélant comment elle engendre une perte de 

résonance avec le monde, les autres et soi-même. En précisant que l’aliénation 

contemporaine ne résulte pas d’un éloignement d’une essence humaine, mais d’une rupture 

dans les relations significatives et dynamiques qui fondent l’existence, Rosa propose un 

déplacement du concept vers une lecture relationnelle. Il importe donc de retenir que 

l’accélération sociale, loin d’être un simple phénomène temporel ou technologique, agit 

comme un facteur central de dislocation des liens résonants, réduisant ainsi les conditions 

d’une appropriation vivante et signifiante du monde. Elle devient, dès lors, un obstacle 

majeur à la réalisation d’une vie bonne, entendue comme une vie en relation vibrante avec 

son environnement. 

 

 
3 Voir ici The Saturated Self de Kenneth Gergen. 



 

43 

1.3.5 La décélération 

Pour donner suite à cette élaboration des différentes formes d’accélération, l’auteur affirme 

que de nombreuses formes de décélération sont également manifestes. Il conçoit 

l’accélération de manière asymétrique dans la société moderne avancée. C’est-à-dire que 

certains phénomènes peuvent stagner ou ralentir, alors que d’autres peuvent accélérer à des 

vitesses différentes. Il explique cette asymétrie par la décélération. Cette dernière ne réfère 

pas à proprement dire à l’opposé de l’accélération, mais plutôt à des tendances de 

ralentissement ou d’inertie qui entrent en interaction avec les forces d’accélération et qui les 

désynchronisent (Rosa, 2010, p. 106). Bien que ces deux forces contraires soient théorisées, 

Rosa exprime clairement l’inégalité entre les deux en affirmant qu’ : « [i]l existe une 

indéniable asymétrie structurelle entre l’accélération et la décélération dans la société 

moderne et, par conséquent, la modernisation peut légitimement être interprétée comme un 

processus continu d’accélération sociale » (Rosa, 2012, p. 56). Cette asymétrie entre 

accélération et décélération découle d’un impératif structurel de croissance économique, 

d’une culture valorisant l’innovation rapide et d’une interdépendance entre les sphères 

sociales qui rend tout ralentissement à risque de déclassement social ou de perte de ressource 

pour celui qui le pratique. L’accélération s’impose comme norme, tandis que la décélération 

est perçue comme inefficace. Rosa en dénombre cinq formes de décélération. Les formes un, 

deux, trois et cinq seront d’abord présentées brièvement. La quatrième, la plus pertinente 

dans le cadre de ce mémoire, fera ensuite l’objet d’un traitement plus approfondi. 

La décélération entre les systèmes sociaux et naturels est la première forme précisée 

par Rosa. De fait, l’accélération se retrouve limitée par des phénomènes naturels, dont le 

potentiel de prise de vitesse se borne à un certain seuil. Par exemple, la grossesse nécessite 

neuf mois, le corps humain demande un certain temps à guérir, la terre prend 24 heures à 

tourner autour du Soleil, etc. Une désynchronisation peut subvenir entre les comportements 

humains accélérés et les phénomènes naturels limités par le temps. Toutefois, Rosa souligne 

qu’ : « [i]l faut donc être prudent avant de postuler des limites de vitesse absolues. Il faut en 

particulier se garder de considérer hâtivement les irritations psychique ou physique 



 

44 

engendrées par une forte poussée d’accélération comme une barrière absolue ou d’y voir une 

limite anthropologique » (Rosa, 2010, p. 107), car les processus d’habituation peuvent faire 

disparaître progressivement l’inconfort de l’accélération et créer de nouvelles normes. 

Une autre forme de décélération, la seconde, est volontairement instaurée par des 

communautés pour des motifs politiques ou religieux. Ces initiatives, dont font partie les 

amish ou les hassidiques par exemple, visent à préserver le groupe à un rythme de vie plus 

lent, en marge de l’accélération moderne. Leur pouvoir politique demeure néanmoins 

marginal et ces groupes connaissent une érosion croissante en relation au mode de vie 

dominant : « [d]ans la modernité tardive, ces ‘’oasis de décélération’’ sont soumises à une 

érosion croissante, aux plans territorial, culturel et économique ; l’écart temporel avec leurs 

environnements en constante accélération ne cesse d’augmenter et devient donc de plus en 

plus coûteux » (Rosa, 2010, p. 109). 

Dans le même ordre d’idée, la troisième forme de décélération sociale se manifeste 

sous la forme d’un ralentissement par défaillance d’un mode d’organisation. Il s’agit de 

formes de ralentissement involontaire, soit au niveau individuel qui survient comme 

conséquence d’un dysfonctionnement ou au niveau social comme un embouteillage ou 

comme de longs délais d’attente. De fait, considérant l’accélération asymétrique des 

différentes sphères sociales et des limites internes propres à chaque individu, des phases de 

désynchronisation se présentent inéluctablement. L’accroissement des cas d’épuisement 

professionnel ou de dépression en témoigne : « [l]’état de dépression ou de burn-out apparait 

en ce sens comme une forme radicale d’aliénation » (Rosa, 2018, p. 279). Par ailleurs : 

« [l]’impression d’un ralentissement peut aussi naître à chaque fois que des processus se 

déroulant à des vitesses différentes se rencontrent [...] On en a un exemple intéressant dans 

l’impatience intolérable qui peut survenir lorsque, par exemple, un moteur de recherche sur 

Internet ne livre ses résultats qu’avec une lenteur exaspérante » (Rosa, 2010, p. 110). 

Rosa évoque également, bien que de manière plus succincte, une cinquième forme de 

décélération, la pétrification structurelle et culturelle. Il explique que cette décélération, en 

lien avec les théories de fin de l’histoire et de cristallisation culturelle : « se fondent sur l’idée 



 

45 

que la contingence et l’ouverture apparemment sans bornes des sociétés modernes, leur 

changement rapide et permanent ne sont que des apparences tandis que les structures 

profondes se solidifient et se pétrifient à l’abri des regards » (Rosa, 2010, p. 116).  En d’autres 

termes, sous une apparente fluidité et innovation constante, le monde se ferme et les 

changements structuraux deviennent de plus en plus difficiles à imaginer ou à réaliser. 

Enfin, la quatrième forme, sur laquelle ce mémoire souhaite s’attarder, concerne la 

décélération intentionnelle. Elle a deux volets. D’abord celle portée par une volonté 

individuelle de ralentir, tout en demeurant dans le cadre de la modernité tardive. Il s’agit alors 

d’une stratégie individuelle pour faciliter l’intégration dans une logique accélérationniste. 

Cette décélération prend une forme temporaire et fragmentée dans une vie qui demeure 

globalement soumise à l’accélération. L’idée est de ralentir pour mieux se surpasser, ou pour 

accélérer avec plus de force ensuite. Rosa considère d’ailleurs cette forme de décélération 

non seulement comme une stratégie d’accélération sociale, mais aussi comme une condition 

de son succès : « [l]es efforts pour ralentir délibérément des éléments isolés de processus 

d’apprentissage afin d’assimiler plus en un temps plus bref, ou d’augmenter, par des pauses 

ciblées, la capacité d’innovation et la créativité, constituent de toute évidence des stratégies 

d’accélération par le ralentissement » (Rosa, 2010, p. 114). Les activités de pleine 

conscience pour les gestionnaires, les voyages de ressourcement ou les cours de yoga pour 

améliorer la performance se placent dans cette catégorie. 

Le second volet de cette décélération concerne les mouvements sociaux et politiques. 

S’y attarder permet de faire le lien entre les formes contemporaines de résistance au rythme 

de la modernité et les perspectives théoriques et pratiques de transformation sociale qui 

constituent le cœur du projet politique de cet ouvrage. Ce second volet militant constitue une 

porte d’entrée directe vers la convivialité et vers les pratiques de décroissance étudiées dans 

le chapitre suivant. Il permet de passer du diagnostic, soit l’aliénation et l’accélération, aux 

propositions de reconfiguration du rapport au monde. De fait, dans cette forme de 

décélération, le ralentissement volontaire comporte une posture militante qui vise le 

ralentissement global de la société et d’un vivre ensemble plus paisible. Rosa explique que : 



 

46 

« [l]e mouvement en faveur du ralentissement promet un ‘’nouveau bien-être par la 

décélération’’ et prend la forme d’association d’intellectuels ou de citoyens » (Rosa, 2010, p. 

112). On y retrouve la mouvance hippie, mais aussi la tendance slow food ou les 

revendications de décroissance. Alors que Rosa en fait une critique acerbe dans 

l’Accélération, allant jusqu’à dire que : « [s]i les représentations et les fantasmes d’un 

ralentissement radical véhiculés dans ces milieux sont intellectuellement prolixes, il est très 

rare qu’ils se traduisent en actions politiques capables d’ébranler les structures » (Rosa, 2010, 

p. 112). Cependant, il semble plutôt favorable, même enthousiaste, face aux mouvements 

décroissantiste dans Résonance : « [l]es impératifs d’accroissement propres à la société de 

croissance, on l’a vue, entrent de plus en plus en contradiction avec le désir et la promesse 

de résonance de la modernité. Ils imposent la prédominance de relations réifiantes et muettes 

au monde » (Rosa, 2018, p. 675). On assiste donc à travers ses œuvres à des changements de 

perspectives à ce sujet. Ce type de décélération sera réexaminé en profondeur au chapitre 3. 

Malgré ce changement de perspective, la décélération dans la pensée de Rosa peut 

difficilement être vue comme une solution à l’accélération. D’abord parce que certaines 

représentent des conséquences de celle-ci (3 et 5), ensuite parce qu’elle peut être utilisée 

comme stratégie pour l’optimiser (4a), ou encore par qu’elles représentent des mouvements 

trop marginaux pour avoir un impact significatif (2 et 4b). Rosa affirme aussi qu’ : « [i]l est 

donc certain qu’il n’y a pas de force équivalente susceptible de s’opposer aux tendances à 

l’accélération » (Rosa, 2011, p. 118). Selon cette logique, il propose une autre solution qui 

ne se place pas en réaction à l’accélération, mais qui permettrait tout de même de réduire et 

limiter les épisodes d’aliénation qui en résultent. Il s’agirait d’établir des axes de résonance 

entre soi et le monde. Ce faisant, l’angle qu’il adopte s’adresse directement à l’enjeu de 

l’aliénation, sans tenter d’opposer de résistance aux processus accélérationnistes. 

 



 

47 

1.3.6 La résonance 

Partant du constat que l'accélération sociale constitue un facteur majeur d’aliénation, 

Rosa poursuit sa réflexion en explorant des pistes de solutions. En voulant sortir du cadre des 

structures temporelles, il sonde la racine même de l’enjeu d’aliénation. Le référent n’est alors 

plus le lien avec le temps, mais la relation qu’il est possible de développer avec le monde, 

c’est-à-dire la relation même qui subit de l’érosion lors de phase de désynchronisation. Il 

soutient que : « [l]’envers de l’aliénation apparait alors nécessairement comme une forme 

alternative de relation, une relation reliée — ou relation de réponse : c’est précisément la 

définition que j’ai donnée du concept de résonance » (Rosa, 2018, p. 277). La question de la 

relation au monde permet d’attaquer la question de l’aliénation et de se soustraire du 

totalitarisme de l’accélération. Cela rétablit ainsi l’autonomie perdue par l’imposition d’un 

modèle temporel. Il ajoute que : « [l]’aliénation est toujours surmontée quand nous faisons 

l’expérience d’être touchés par autrui ou par quelque chose tout en nous sentant capables de 

le toucher en retour ; quand les rapports au monde, et par conséquent à soi, paraissent 

fluidifiés ou fluidifiables » (Rosa, 2018, p. 278). Cette piste théorique permet également 

d’adresser la conception de la vie bonne comme celle d’une relation épanouissante au monde, 

plutôt que d’y attribuer un caractère essentialiste qui, comme démontré par les critiques du 

concept d’aliénation, ne peut prétendre à l’universalité. 

 

La solution proposée se forme alors sous le concept de résonance. Cette idée, qui vise 

à tracer les critères d’un lien harmonieux avec le monde, est une connexion mutuelle et 

dynamique entre un sujet et le monde. Alors que l’aliénation incarne des moments de perte 

du sentiment d’efficacité personnelle et d’une perte de sens, la résonance se place dans une 

dynamique dialectique où les moments d’expériences, souvent courts et ponctuels, 

permettent de se sentir en communion avec l’extérieur. Il la définit comme « un rapport 

cognitif, affectif et corporel au monde dans lequel le sujet, d’une part, est touché […] par un 

fragment de monde, et où, d’autre part, il “répond” au monde en agissant concrètement sur 

lui, éprouvant ainsi son efficacité » (Rosa, 2016, p. 187). Avec cette définition, Rosa évite 



 

48 

d’attribuer à l’idée de vie réussie un contenu trop déterminé socialement et historiquement, 

en la concevant comme la réponse d’un « besoin relationnel ouvert quant à son contenu » 

(Rosa, 2016, p. 187). À ce propos, Rosa affirme que : « [c]e livre propose une critique des 

rapports de résonance propres à la modernité tardive dans un cadre spécifiquement occidental 

et capitaliste ; son propos n’est pas universalisable et ne s’applique pas à toutes les périodes 

historiques ni à toutes les cultures » (Rosa, 2021, p. 700). D’un côté, une ouverture au monde, 

une capacité à l’inviter et à se voir affecté par lui ; d’un autre côté, le pouvoir d’y agir, et de 

reconnaitre notre activité en lui. De fait, être touché ne suffit pas, un sentiment d’auto-

efficacité est également nécessaire, lequel est justement manquant dans les phases 

d’aliénation. Résonance et aliénation entretiennent ainsi un rapport codépendant. La notion 

de réciprocité et de dynamisme est cruciale, considérant que l’expérience de la résonance 

n’est pas un exercice passif et qu’il nécessite un mouvement mutuel entre le sujet et le monde. 

Conséquemment, cette logique dialectique admet que l’aliénation n’est pas une mauvaise 

chose en elle-même, puisqu’elle porte une part d’étranger à soi. Il s’agit plutôt de la placer 

en équilibre avec le monde et d’y maintenir une posture d’empathie, de tolérance à l’inconfort 

et d’ouverture. Cette notion de monde n’est toutefois pas définie, ce qui entraine un problème 

de conceptualisation. 

 

L’auteur propose que la résonance incarne une solution viable à la pathologie sociale 

de l’aliénation, car elle permet de rétablir une connexion sincère et dynamique entre les 

individus et le monde. Comme l’accélération entraîne une déconnexion où les individus se 

sentent étrangers à leur propre existence et incapables de participer activement à leur 

environnement, la résonance, au contraire, implique une interaction profonde et mutuelle. 

Cela crée un sentiment d’efficacité personnelle et de participation active, essentiel pour se 

sentir intégré et autonome : 

la faculté d’action et d’apprentissage, la possibilité de nouer et de maintenir 
des relations sociales et la satisfaction de la vie en général — bref, la qualité 
de la relation humaine au monde — dépendent de façon décisive de la 
confiance qu’ont les sujets en leur capacité à relever les défis, à contrôler leur 
environnement et donc à mener à bien des actions planifiées. [...] D’après 
l’état actuel de la recherche, un sentiment élevé d’efficacité personnelle a une 



 

49 

incidence positive sur le comportement social, le succès de l’apprentissage, 
l’état de santé et la satisfaction dans la vie en général, tandis qu’un faible 
sentiment d’efficacité personnelle produit le plus souvent des effets négatifs, 
et en particulier un repli accru sur la sphère privée, une propension moindre à 
s’engager et une insatisfaction grandissante. Le sentiment d’efficacité 
personnelle semble ainsi fournir un indicateur essentiel à qui voudrait juger, 
ou critiquer, la qualité des relations au monde dans leur ensemble (Rosa, 2018, 
p. 245). 

 

Rosa voit la résonance comme une réponse holistique et durable à l’aliénation, car elle 

transcende les limites imposées par l’accélération en favorisant une expérience de vie où les 

individus sont pleinement engagés et connectés à leur environnement. Cette position a 

toutefois suscité plusieurs critiques, qui seront présentées dans la dernière section de chapitre. 

 

Pour approfondir le concept de résonance, Rosa présente quatre caractéristiques 

générales. La première est le moment du contact, soit l’instant où l’on est touché par la 

personne, la musique ou l’idée par laquelle la résonance sera vécue. L’auteur présente aussi 

cette étape initiale comme un état d’interpellation, car il s’agit non seulement de voir, mais 

d’être capté et d’engager notre attention : « d’un seul coup, quelque chose nous interpelle, 

nous mobilise de l’extérieur et prend ainsi à nos yeux une signification en soi » (Rosa, 2020, 

p. 43). La seconde est la notion d’efficacité personnelle, terme qui renvoie à la réponse qu’on 

produit à la suite d’une expérience de résonance. Comme l’explique Rosa : « [l]a deuxième 

caractéristique de la résonance est donc le fait que nous réagissons à l’impulsion de 

l’interpellation et que nous allons à la rencontre de ce qui nous a touchés » (Rosa, 2020, p. 

44). Il est donc question d’une réaction à l’objet ou au sujet qui nous touche. Rosa mentionne 

qu’on peut aussi parler d’émotion pour définir cette deuxième caractéristique de la résonance, 

puisqu’il s’agit de quelque chose de ressenti en rapport à l’autre (Rosa, 2020, p. 44).  

 

Ensuite, il y a le moment de la transformation. Ce moment implique une modification 

de la relation au monde. La transformation engendrée par l’expérience de résonance peut se 

faire à plusieurs niveaux. Certaines vont avoir un impact profond et provoquer des 

bouleversements drastiques, comme une altération dans notre personnalité ou dans notre 



 

50 

philosophie de vie. D’autres peuvent laisser une trace plus légère et éphémère, comme un 

changement d’humeur. Il n’en demeure pas moins que la résonance implique une influence 

entre les sujets : « la modification de la relation au monde est un élément constitutif de 

l’expérience de la résonance : chaque fois que nous entrons en résonance avec le monde, 

nous ne sommes plus les mêmes » (Rosa, 2020, p. 45). Finalement, le moment de 

l’indisponibilité. Le concept d’indisponibilité signifie qu’il n’y a pas de méthode préalable 

pour s’assurer d’entrer en résonance avec le monde : « [m]ême en tentant de contrôler toutes 

les conditions subjectives, sociales, spatiales, temporelles et atmosphériques, de les aménager 

et de les orienter de telle sorte qu’elles rendent possible une expérience de résonance, il se 

peut que [...] nous ne soyons pas touchés et que nous ne puissions pas établir de relation » 

(Rosa, 2020, p. 48). L’indisponibilité de la résonance veut aussi dire qu’elle ne peut pas être 

accumulée comme un bien qu’on met en réserve. 

 

1.3.7 La disponibilité 

Ce constat mène à ce que Rosa présente comme la disponibilité. Pour la définir, 

l’auteur présente ses quatre dimensions générales. D’abord, quelque chose de disponible 

suppose de la rendre visible et connaissable. Ensuite, elle doit être atteignable ou accessible. 

Troisièmement, cela nécessite de la maitriser ou de la dominer. Finalement, de la rendre 

utilisable. Il en résulte que quelque chose de disponible, qu’il s’agisse d’un objet, d’un 

phénomène naturel, d’une activité ou autre, va être complètement prévisible et prête à être 

contrôlée ou consommée. Cette notion de disponibilité est centrale, car rendre le monde 

disponible serait la posture même de la modernité tardive face au monde, tel qu’expliqué par 

Rosa :  

Corrélat culturel de la logique structurelle de la stabilisation dynamique, dans 
la conception que la modernité a d’elle-même, une idée extrêmement 
puissante s’est insinuée jusque dans les pores les plus fins de notre vie 
psychique et émotionnelle : l’idée selon laquelle la clé d’une vie bonne, d’une 
vie meilleure réside dans l’extension de notre accès au monde. [...] cet 
impératif catégorique, j’aimerais le montrer dans cet essai, est devenu dans la 



 

51 

modernité tardive le principe de décision dominant dans tous les domaines de 
l’existence et quelle que soit la période de la vie (Rosa, 2020, p. 18). 

 

De là découle le concept de point d’agression, qui réfère à la manière dont on voit le monde 

dans la modernité tardive. C’est l’idée de rendre les choses, le corps ou les relations, dans 

des rapports mesurables et calculables, pour qu’elles soient non seulement intelligibles, mais 

employables. Comme l’affirme Rosa :  

 

La formation socioculturelle de la modernité se révèle ainsi doublement 
paramétrée par une stratégie de mise à disposition : nous sommes contraints 
structurellement (de l’extérieur) et poussés culturellement (de l’intérieur) à 
faire du monde le point d’agression ; il nous apparait comme ce qu’il convient 
de savoir, d’explorer, d’atteindre, de s’approprier, de maitriser et de contrôler. 
Souvent, il ne s’agit pas de rendre des choses — des fragments du monde — 
atteignables en général, mais de les avoir à disposition plus facilement, plus 
efficacement, à moindre coût, sans grande résistance et de manière plus sûre 
(Rosa, 2020, p. 21). 

 

Néanmoins, cette perspective de point d’agression à un revers : le mouvement qui vise à 

rendre le monde disponible commence à se retourner contre lui. Il se produit une 

indisponibilité involontaire qui est due à trop de disponibilité. Le monde « se retire, devient 

illisible et muet, et plus encore : il se révèle à la fois menacé et menaçant, et donc au bout du 

compte constitutivement indisponible » (Rosa, 2020, p. 27). En somme, avec les progrès 

techniques et la complexité des structures sociales et politiques, qui visaient alors à rendre le 

monde disponible pour une pleine efficacité et qui s’inscrit dans une démarche 

d’accélération, le monde devient inaccessible par sa trop grande complexité. En revanche, 

cette forme d’indisponibilité est délétère par sa volonté de mise à disposition qui empêche la 

résonance avec lui. Elle apparait aujourd’hui comme une série de mécanismes lourds et 

opaques, qui déconnectent les agents de leur capacité de mobilisation et qui ralentissent les 

processus décisionnels. La volonté de disponibilité se retourne donc pour devenir 

indisponible (Rosa, 2020, p. 134). 

 



 

52 

L’absence d’une connexion résonante lors d’une interaction ne constitue pas un 

problème en soi, car la résonance demeure imprévisible et insaisissable : même en réunissant 

les éléments propices à une telle connexion, la résonance échappe à toute tentative de 

programmation. Le risque réside davantage dans la persistance de cette absence et, en fin de 

compte, dans la rigidité de la relation avec le monde. La modernité représente une menace 

pour la résonance, selon Rosa, qui affirme que « toute tentative de mise à disposition et de 

contrôle, d’accumulation, de maximisation et d’optimisation détruits l’expérience de 

résonance en tant que telle » (Rosa, 2015, p. 295). Il s’agit alors d’une menace à la vie bonne, 

car comme le dit Rosa : « [u]ne vie réussie, tel est le cœur de ma thèse, consiste en une forme 

de relation au monde qui est, dans sa structure profonde, résonante. Une vie réussie se laisse 

proprement définir comme un rapport résonant au monde » (Rosa, 2018, p. 682). En d’autres 

termes, Rosa considère que la vie bonne est impossible sans résonance. 

 

1.4 INSUFFISANCE DE LA RÉSONANCE COMME RÉPONSE À L’ALIÉNATION 

La thèse de Rosa a été l’objet de plusieurs critiques. Une critique notable de la théorie 

de la résonance concerne la nature intrinsèquement individuelle de l’expérience de 

résonance. Selon cette critique, Rosa place l’accent sur la résonance comme une expérience 

personnelle et subjective, ce qui rend difficile sa systématisation ou son application plus 

générale. Cela signifie que, bien que la résonance puisse offrir des moments de connexion 

significatifs et authentiques entre un individu et le monde, ces moments restent profondément 

personnels et ne peuvent être reproduits ou garantis à l’échelle collective. En conséquence, 

cette approche tend à attribuer la responsabilité de surmonter l’aliénation à l’individu lui-

même. En focalisant sur l’expérience personnelle de résonance, la théorie de Rosa pourrait 

être perçue comme négligeant les dimensions sociales et structurelles de l’aliénation. Comme 

le nomme le philosophe et professeur Jean-Marc Lamarre dans le livre Résistance 

Résonance : Apprendre à changer le monde avec Hartmut Rosa : « sans l’action politique, la 

résonance n’est qu’un vain mot et le poétique est comme la morale kantienne selon Péguy, il 

a les mains pures, mais n’a pas de mains » (Collectif, 2020, p. 120). Ainsi, elle risque de 



 

53 

laisser l’individu aliéné face à ses propres difficultés, sans fournir de solutions sociales ou 

structurelles concrètes. Cela pourrait limiter l’efficacité de la résonance comme réponse à 

l’aliénation, car elle ne s’attaque pas directement aux causes systémiques de cette pathologie 

sociale ni ne s’instaure par des revendications. Lamarre ajoute d’ailleurs que « [d]ans 

Résonance, Rosa oppose la lutte et la résonance comme deux modes incompatibles de rapport 

au monde. La résonance étant indisponible, il n’y a pas de lutte pour la résonance ni de 

politique de la résonance » (Collectif, 2020, p. 120).  

De fait, sans réponse structurelle pour permettre un déploiement de situations à fort 

potentiel de résonance à l’échelle de la société, le propos de Rosa s’expose à une critique 

qu’il adresse lui-même aux mouvements de décélération — notamment, la forme deux ou au 

premier volet de la forme quatre ci-dessus — à savoir que les tentatives visant à développer 

une vie plus résonante émanent des personnes ou des groupes isolés sans impact significatif. 

En ne proposant pas de réponses structurelles ou, encore, d’actions collectives, la théorie de 

Rosa pourrait être jugée insuffisante pour remédier aux problèmes profonds de 

désynchronisation et de déconnexion qui caractérisent la modernité tardive. 

Une seconde critique, avancée par Simon Susen, réside dans la contradiction 

inhérente à la recherche active de résonance. Selon Rosa, la résonance est une expérience qui 

nécessite un certain laisser-aller et ne peut être contrôlée ou programmée. Elle survient 

spontanément lorsque les conditions sont propices et toute tentative de la forcer va à 

l’encontre de son essence même. Cette contradiction est particulièrement manifeste lorsqu’on 

tente de systématiser la résonance ou de l’appliquer à grande échelle. Rosa amène l’idée de 

semi-disponibilité pour résoudre cette contradiction, à savoir atteindre l’autre par seulement 

l’une des quatre étapes de la disponibilité. Toutefois, en cherchant à créer des expériences de 

résonance de manière délibérée, on risque de transformer un processus intrinsèquement 

spontané et imprévisible en une activité structurée et contrôlée, ce qui pourrait annuler 

l’authenticité et la profondeur de la résonance elle-même. Comme l’explique Susen dans son 

article The Resonance of Resonance : Critical Theory as a Sociology of World-Relations? :  



 

54 

It would be erroneous, however, to portray resonance as a quasi-transcendental 
resource that is always already available to human actors. The whole point of 
Rosa’s Resonanzkritik is to insist on its potential unavailability […] The 
presence of resonance is not tantamount to some kind of permanent utopia or 
dogmatic pursuit of an ideological metanarrative. Rather, resonance is always 
potentially fragile, because the most self-fulfilled actors cannot bypass its latent 
unavailability (Susen, 2019). 

 

Pour Rosa, la résonance suppose une ouverture à être touché par le monde, sans anticipation 

ni manipulation. Or, le fait de prescrire aux individus de résonner introduit une forme de 

contrainte qui peut inhiber cette ouverture naturelle. 

 

Il pourrait donc être préférable de se concentrer sur la création de conditions propices à 

la résonance plutôt que de tenter de la provoquer. Cela implique de favoriser des 

environnements où les interactions authentiques et significatives peuvent émerger 

spontanément, sans forcer l’expérience de résonance. En d’autres termes, la résonance doit 

rester indisponible au sens où elle ne peut être manipulée ou rendue systématiquement 

accessible, car cela irait à l’encontre de sa nature même et de l’expérience profonde qu’elle 

est censée procurer. C’est d’ailleurs un constat que pose Rosa lui-même dans Rendre le 

monde indisponible :  

 

La disposition complète, dans la totalité des quatre dimensions, provoque en 

revanche l’extinction du désir : le jeu perd son objet, la musique son attrait, 

l’amour son ardeur. L’indisponibilité complète est dépourvue de sens au 

regard du désir, mais la disponibilité totale est sans attrait. Cela signifie qu’une 

relation réussie au monde vise à l’atteignabilité, pas à la disponibilité (Rosa, 

2020, p. 130). 

 

Il ne s’avance cependant pas sur la manière de cultiver un lien atteignable avec le monde, 

sans tomber dans le paradoxe de l’indisponibilité dû à la quête de disponibilité. L’appel à la 



 

55 

résonance apparait alors comme un vœu pieux dont l’accomplissement repose sur le succès 

ou non des individus à développer des épisodes de résonance. 

 

1.5 CONCLUSION DU CHAPITRE 

En bref, le concept d’aliénation, initialement formulé par Hegel et Marx, trouve un sens 

renouvelé dans les travaux contemporains de Rahel Jaeggi et d’Hartmut Rosa. Hegel voit 

l’aliénation comme une étape nécessaire à la prise de conscience de soi, tandis que Marx la 

considère comme un phénomène social et économique, centré sur l’exploitation des 

travailleurs. Ces interprétations ont façonné notre compréhension moderne de l’aliénation, 

tout en suscitant des critiques sur leur pertinence actuelle. Les travaux de Jaeggi et Rosa, 

influencés par Axel Honneth, ajoutent une nouvelle dimension à l’analyse de l’aliénation. 

Jaeggi met l’accent sur l’appropriation de soi et du monde, tandis que Rosa replace 

l’aliénation dans le cadre des structures temporelles de la modernité, en la liant à 

l’accélération sociale. Pour Rosa, l’aliénation moderne résulte de la désynchronisation entre 

les différentes sphères de la vie, empêchant une harmonisation des structures sociales et 

individuelles. 

Rosa propose la résonance comme solution à cette aliénation. Là où Marx voyait 

l’abolition du capitalisme comme réponse, Rosa suggère de cultiver des expériences de 

résonance pour rétablir une connexion authentique avec le monde. Cette approche non 

essentialiste et pragmatique permet de contourner certaines limites de la théorie marxienne. 

Comme l’explique Rosa :  

S’il est vrai, par exemple, qu’en tant que citoyens-consommateurs de la 
modernité tardive, nous essayons de compenser le déficit d’appropriation par 
une acquisition de plus en plus effrénée et une confusion entre consommation et 
acquisition, alors nous avons peut-être la base non paternaliste et non 
perfectionniste d’une critique contemporaine de l’aliénation et des faux besoins. 
Non pas que le théoricien social sache mystérieusement ce que sont « nos » vrais 
besoins, mais c’est le sujet-consommateur lui-même qui montre des formes 



 

56 

d’insatisfaction et de compensation pouvant être analysées, entre autres, par une 
introspection attentive (Rosa, 2012, p. 138). 

La résonance rétablit l’autonomie perdue et offre une perspective pour comprendre et 

surmonter l’aliénation dans la modernité tardive. Cependant, la résonance n’est pas une 

panacée. Elle pose également des défis, notamment en termes de mise en œuvre pratique dans 

une société dominée par l’accélération. La recherche de la résonance est également 

problématique par la nature même d’une relation résonante qui échappe à une volonté de 

contrôle, ne pouvant ainsi pas être provoquée. Bien que Rosa réponde à plusieurs de ces 

critiques dans la conclusion de Résonance, il demeure silencieux sur celles formulées ci-

dessus, il n’y apporte pas davantage de réponses dans le reste de son œuvre. La théorie de la 

résonance semble ainsi trouver ses limites dans sa difficulté à envisager des réponses 

structurelles et collectives au problème de l’aliénation. 



 

57 

 

IVAN ILLICH ET LA CONVIVIALITÉ 

La réflexion d’Ivan Illich se distingue par une critique de la société industrielle et une 

proposition alternative centrée sur le concept de convivialité. En effet, il s’est intéressé tout 

au long de sa carrière aux conséquences des institutions modernes sur l’autonomie 

individuelle et les relations sociales. La convivialité, selon Illich, représente une réponse aux 

défis posés par la société industrielle. Ce concept vise à restaurer l’autonomie individuelle et 

la créativité, en opposition à l’aliénation causée par les structures technocratiques et 

bureaucratiques. Ce chapitre se divise en trois parties. Premièrement, le concept de 

convivialité tel que développé par Illich est défini, en le situant dans le cadre de la critique 

de la technique et de la société industrielle. Deuxièmement, il est expliqué comment ce 

concept s’intègre au mouvement de décroissance, notamment à travers les travaux de Serge 

Latouche et son programme en huit R. Enfin, les possibilités d’applications concrètes de la 

convivialité comme idéal politique sont présentées, en explorant des initiatives locales et des 

politiques publiques visant à favoriser une société plus conviviale et durable. En abordant 

ces aspects, il est mis en lumière la pertinence et la portée du concept de convivialité dans le 

contexte actuel de crise écologique et sociale, ainsi que son potentiel pour solutionner l’enjeu 

de l’aliénation par la transformation des relations sociales et économiques vers un modèle 

plus soutenable. 

2.1 DÉFINITION DE LA CONVIVIALITÉ 

Ivan Illich (1926-2002) fait des études en théologie et en philosophie à l’Université 

de Rome, ainsi qu’un doctorat en histoire de l’Université de Salzbourg. Après avoir vécu à 

New York et à Porto Rico, où il exerce comme prêtre et professeur, il fonde un centre de 

documentation et une université libre, le Centre interculturel de documentation (CIDOC) au 

Mexique. À la suite d’une relation tumultueuse avec l’Église, il retourne enseigner en Europe 

et meurt des suites d’un cancer qu’il refuse de traiter. Les travaux d’Illich se concentrent sur 

une critique des institutions, notamment l’Église catholique, l’école, les systèmes de transport 



 

58 

et la médecine. Il explore les possibilités d’autonomie dans une société dominée par la 

recherche de productivité. Dans son ouvrage La convivialité parut en 1973, Illich critique la 

société industrielle. Il affirme qu’elle crée des besoins artificiels qui détournent l’humanité 

de ses aspirations authentiques, tout en limitant les choix individuels en imposant ses valeurs. 

L’industrialisation est décrite comme déshumanisante, opérant des découpages qui entraînent 

la perte de connaissances et de compétences ancestrales. C’est dans ce contexte qu’il 

développe le concept de convivialité. 

Ivan Illich emprunte la notion de convivialité à Anthelme Brillat-Savarin, avocat, 

magistrat et écrivain qui contribue à la définition moderne de la convivialité. Son livre, La 

physiologie du goût ou méditations gastronomiques transcendantes est alors une référence 

sur le sujet. Il décrit la cuisine comme « science des festins » ou « art alimentaire » (Brillat-

Savarin, 1847, p. 279) et souligne que la convivialité émerge du plaisir partagé de savourer 

des mets en société. Initialement, le terme convivialité, issu du latin convivialis, désigne le 

« goût des réunions joyeuses où l’on mange » (Papi, 2012). La convivialité telle que redéfinie 

par Illich va au-delà de simples réunions festives pour englober une philosophie sociale et 

économique. Elle propose un modèle alternatif basé sur la gratuité et le don, en opposition à 

la logique dominante de l’accumulation et de la consommation effrénée. En cela, elle rejoint 

les réflexions de Brillat-Savarin sur le plaisir collectif et l’art de vivre, tout en offrant une 

réponse moderne aux défis posés par l’économie de marché et la crise écologique : 

« [j]’appelle société conviviale une société où l’outil moderne est au service de la personne 

intégrée à la collectivité, et non au service d’un corps de spécialistes. Conviviale est la société 

où l’homme contrôle l’outil. […] dans l’acception quelque peu nouvelle que je confère au 

qualificatif, c’est l’outil qui est convivial et non l’homme » (Illich, 1973, p. 13). 

Le concept de convivialité se situe dans le courant de la critique de la technique, comme 

l’ont exploré ses contemporains Leopold Kohr, Jacques Ellul, et Günther Anders. L’influence 

mutuelle qu’Illich et Ellul partagent se constate dans leur conception similaire de la 

technique. De fait, Ellul, historien du droit et théoricien majeur de la technique en France, 

différencie la technique de la simple machine par sa quête absolue d’efficacité. Dans son 



 

59 

ouvrage Le système technicien (1977), il observe que la technique ne se limite pas à 

l’accumulation de machines et de produits, mais qu’elle devient la logique organisatrice de 

la société, autonome par rapport à celle-ci. Elle vise uniquement son propre 

perfectionnement, façonnant ainsi l’environnement des individus selon sa logique 

d’efficacité. Les sociétés humaines se sont adaptées à ces injonctions techniques, y 

subordonnant leurs besoins. C’est en réponse à cet impératif technicien qu’Illich développe 

une définition de l’outil conviviale qui priorise l’autonomie individuelle : « l’outil est 

convivial dans la mesure où chacun peut l’utiliser, sans difficulté, aussi souvent ou aussi 

rarement qu’il le désire, à des fins qu’il détermine lui-même. L’usage que chacun en fait 

n’empiète pas sur la liberté d’autrui d’en faire autant. Personne n’a besoin d’un diplôme pour 

avoir le droit de s’en servir ; on peut le prendre ou non » (Illich, 1973, p. 77). 

La technocritique propose un nouveau chemin qui rejette les impératifs d’efficacité 

pour valoriser l’autonomie et la diversité des activités, faisant contrepoids à la perception, 

dominante au XXe siècle, qui considère le progrès comme indispensable à l’émancipation 

humaine. L’aspiration maîtresse devient le « mieux » plutôt que le « plus ». Comme 

l’explique le spécialiste du développement soutenable Sofiène Mansour : « [c]’est donc 

également une révolution intellectuelle pour une gauche marquée par le marxisme et le 

productivisme : le problème n’est plus uniquement le patron, mais aussi l’usine elle-même » 

(Mansour, 2022). De fait, la critique de la société industrielle, telle qu’articulée dans La 

convivialité, diverge des analyses marxistes et anarchistes du capitalisme et se concentre sur 

la servitude imposée par la société industrielle plutôt que sur l’exploitation ou la domination 

de l’État. Illich ajoute : « [l]’idéal proposé par la tradition socialiste ne se traduira dans la 

réalité que si l’on inverse les institutions régnantes et que si l’on substitue à l’outillage 

industriel des outils conviviaux. En retour, le réoutillage de la société a toutes les chances de 

rester un vœu pieux si les idéaux socialistes de justice ne l’emportent pas » (Illich, 1973, p. 

29). 

Bien que le terme ait connu une certaine popularité à la suite de la publication de l’essai 

d’Ivan Illich, son usage s’est estompé pendant un temps, avant de connaître un regain 



 

60 

d’intérêt dans des contextes critiques contemporains. En 2013, Alain Caillé, fondateur du 

MAUSS (Mouvement anti-utilitariste en sciences sociales), emploie ce terme dans le premier 

jet du Manifeste convivialiste. Déclaration d’interdépendance (2013), où il établit le 

convivialisme comme « nom donné à tout ce qui dans les doctrines existantes, laïques ou 

religieuses, concourt à la recherche des principes permettant aux êtres humains à la fois de 

rivaliser et de coopérer, dans la pleine conscience de la finitude des ressources naturelles et 

dans le souci partagé du soin du monde » (Collectif, 2013). Les signataires inspirés par Illich, 

qui forment le Collectif des convivialistes, ne se revendiquent pas explicitement de lui, 

conférant au convivialisme une signification et des perspectives nouvelles. Il n’est d’ailleurs 

pas cité dans leur livre Résistance Résonance (2020). Dans leurs travaux, la figure d’Illich 

est occultée pour n’en retenir que le concept de convivialité, qui continu d’évoluer à travers 

eux. Ce concept permet toutefois de donner une ligne directrice forte : « [s]i le convivialisme 

nous mobilise, c’est parce qu’il nous semble important de nous mettre d’accord sur un fonds 

doctrinal commun. Cela permet à des pensées alternatives au néolibéralisme de se sédimenter 

petit à petit pour s’opposer à son déploiement » (Collectif, 2020a, p. 11). 

En 2020, Alain Caillé et ses collègues du Collectif des Convivialistes ont publié un 

Second Manifeste convivialiste. Pour un monde post-néolibéral. Ce second manifeste 

reprend et développe leur définition initiale du convivialisme : 

Nom donné à tout ce qui dans les doctrines et sagesses, existantes ou passées, 
laïques ou religieuses, concourt à la recherche des principes permettant aux êtres 
humains à la fois de rivaliser sans se massacrer pour mieux coopérer, et de nous 
faire progresser en humanité dans la pleine conscience de la finitude des 
ressources naturelles et dans le souci partagé du soin du monde (Collectif, 
2020b). 

La convivialité prend ainsi un sens plus large, lui donnant une portée sans conteste plus vaste 

que celle donnée par Illich. En effet, Illich porte l’essentiel de son propos sur l’ascète. Venant 

du grec askesis, signifiant entraînement ou exercice, Illich utilise le terme pour faire référence 

à : « un renoncement courageux, discipliné, lucide, accompli dans la communauté [...] Par 

askesis, aujourd’hui, j’entends la fuite délibérée de la consommation quand elle prend la 



 

61 

place de l’action conviviale » (Illich, 2019 p. 90). Ce concept sera plus amplement exposé 

dans la section 2.3.1.  

À cette posture individuelle prônée par Illich peut s’appliquer la même critique que 

celle adressée précédemment à Rosa. En effet, l’ascèse conviviale qu’il propose repose sur 

une transformation personnelle du rapport au monde, fondée sur une expérience subjective 

difficilement transposable à une échelle collective. Ce caractère introspectif et non 

systématisable soulève la question de sa portée politique et sociale réelle. En insistant sur la 

responsabilité de l’individu à retrouver un rapport non aliéné aux outils et aux institutions, 

cette conception risque de reconduire une charge morale qui pèse uniquement sur les 

individus, sans remettre suffisamment en question les structures globales. Ainsi, la 

convivialité en tant que voie de résistance demeure fragile si elle ne s’accompagne pas d’un 

projet politique collectif. 

Dans une démarche plus large, le Collectif des Convivialistes entraîne le concept de 

convivialité sur le plan politique :  

Pour habiter le monde autrement, il faut sortir du capitalisme néolibéral en luttant 
contre les forces — économiques, sociales, politiques, culturelles — qui mettent 
en œuvre l’extension sans limite de la mise à disposition du monde 
(Internationale convivialiste). Cette action citoyenne se situe à deux niveaux : 
d’une part, celui des institutions politiques représentatives (participation aux 
différentes élections politiques, à l’activité des partis et mouvements politiques, 
aux débats démocratiques, etc.) et, d’autre part, celui des luttes et des 
mobilisations sur les lieux de travail, dans la rue, sur les places publiques et aussi 
dans les nouvelles formes d’action, en particulier les actions non violentes de 
désobéissance civile et les expérimentations, telles que les ZAD (zones à 
défendre) (Collectif, 2020a, p. 118). 

Cette prise de position permet au concept de convivialité d’adopter un rôle 

revendicateur de changement social. Leur posture s’inscrit dans une double stratégie, soit 

celle du changement institutionnel par les voies démocratiques classiques et celle d’un 

activisme de terrain destiné à reconfigurer les conditions matérielles d’existence. Ce faisant, 

le convivialisme contribue de manière originale aux luttes anticapitalistes contemporaines : 

il offre un langage normatif alternatif aux logiques de croissance, d’accumulation et 



 

62 

d’appropriation illimitée du monde. Il réintroduit dans le débat public des principes comme 

la suffisance, la coopération, la pluralité des finalités humaines et le respect des limites 

écologiques. Ce cadre théorique permet non seulement de fédérer des courants critiques issus 

de traditions diverses (écologie politique, décroissance, post-marxisme), mais aussi de 

formuler un horizon mobilisateur fondé sur la possibilité d’un vivre ensemble collaboratif. 

La décroissance, bien qu’essentielle pour penser la sortie du productivisme, ne donne pas de 

moyen concret de penser l’autonomie technique, ni de distinguer entre une technologie 

aliénante et une technologie émancipatrice. Elle propose un horizon qui implique moins de 

croissance certes, mais pas de repère pour juger la qualité des moyens techniques. L’outil 

convivial, lui, offre une éthique d’usage de la technique qui complète et affine la critique 

portée par la décroissance. 

 

2.1.1 Critères de l’outil convivial 

Comme l’explique la sociologue Cathia Papi, la définition illichienne du terme outil 

englobe non seulement les objets matériels, mais également les moyens de communication, 

les organisations et les institutions. Ces outils, intrinsèquement liés à la relation sociale, sont 

envisagés dans un rapport de domination. Selon Illich, l’outil peut relier l’individu au corps 

social en fonction de la maîtrise qu’il exerce sur celui-ci. Lorsqu’il maitrise l’outil, l’individu 

projette son sens sur le monde. Par contre, lorsqu’il est dominé par l’outil, sa structure 

façonne l’individu. Illich donne deux exemples : « obligé de s’adapter à son rythme, le 

travailleur se transforme en opérateur de moteurs ou en employé de bureau. Et le rythme de 

production exige la docilité du consommateur qui accepte un produit standardisé et 

conditionné » (Illich, 1973, p. 59). L’outil convivial est celui qui laisse à l’utilisateur le 

pouvoir de modifier le monde selon ses intentions. En revanche, un outil industriel dénie ce 

pouvoir, restreignant la marge de contrôle et régissant le sens. Au-delà de l’outil en lui-même, 

c’est l’usage qu’il permet qui tend à en faire un outil dominant ou dominable, convivial ou 

non. Par exemple, le téléphone est par essence convivial dans la mesure où il permet aux 



 

63 

individus de communiquer à leur guise. Cependant, un usage abusif de cet outil peut en 

dénaturer la fonction. De ce fait, ce n’est pas la complexité de l’outil qui détermine sa 

convivialité, mais la liberté d’usage qu’il offre (Papi, 2018). 

Dans un premier temps, Illich campe une distinction entre les outils maniables et les 

outils manipulables. Selon lui, la différence entre un outil maniable et un outil manipulable 

repose sur la capacité de l’individu à exercer son autonomie et son contrôle sur l’utilisation 

de l’outil. Un outil maniable est conçu pour être utilisé directement par l’individu, permettant 

ainsi une interaction immédiate et une maîtrise personnelle : 

 

L’outil maniable adapte l’énergie métabolique à une tâche spécifique. [...] 
L’outil maniable peut atteindre à la complexité d’une organisation de 
transports qui tire de l’énergie humaine le maximum de mobilité [...] L’outil 
maniable est conducteur d’énergie métabolique ; la main, le pied ont prise sur 
lui. L’énergie qu’il réclame est productible par quiconque mange et respire 
(Illich, 1973, p. 44). 

 

Ces outils renforcent l’autonomie de l’utilisateur en lui permettant de réaliser des tâches sans 

nécessiter une médiation complexe ou une dépendance envers des systèmes extérieurs. Ils 

sont simples, accessibles et favorisent la convivialité.  

 

En revanche, un outil manipulable est celui qui, bien que techniquement utilisable par 

une personne, requiert l’intervention d’experts, de systèmes complexes ou de structures 

institutionnelles pour être efficacement employé : « l’outil manipulable est mû, au moins en 

partie, par l’énergie extérieure » (Illich, 1973, p. 45). Ces outils tendent à réduire l’autonomie 

de l’utilisateur en le rendant dépendant de connaissances spécialisées, de maintenance 

professionnelle ou de réseaux techniques sophistiqués, limitant ainsi son contrôle direct et 

immédiat sur l’outil. En d’autres termes, les outils maniables encouragent l’autonomie et la 

maîtrise personnelle, tandis que les outils manipulables créent une dépendance envers des 

systèmes externes et des experts, réduisant ainsi l’autonomie individuelle.  

 



 

64 

D’autre part, Illich énonce trois règles d’or de la convivialité. Qu’il s’agisse de 

langage, d’institution ou de structure, « [l]’outil juste répond à trois exigences : il est 

générateur d’efficience sans dégrader l’autonomie personnelle, il ne suscite ni esclaves ni 

maîtres, il élargit le rayon d’action personnel » (Illich, 1973, p. 27). Premièrement, il ne doit 

pas entraîner de monopole radical. Ce terme, défini par Illich, désigne une situation où un 

outil devient indispensable et monopolistique, c’est-à-dire qu’il devient le seul moyen 

d’accomplir une tâche particulière, rendant ainsi les individus dépendants de cet outil et 

diminue leur autonomie. Par exemple, l’automobile peut créer un monopole radical si elle 

devient le seul moyen pratique de se déplacer dans une société, rendant ainsi toute alternative 

impraticable. De ce fait, un outil convivial garantit de l’efficience sans diminuer l’autonomie 

personnelle, il est efficace sans devenir indispensable. Cela signifie que les individus doivent 

pouvoir choisir d’utiliser ou non l’outil sans que cela compromette leur autonomie. 

Deuxièmement, il doit entraîner l’élimination des rapports de sujétion et de servitude. Cela 

implique que l’utilisation de l’outil ne doit pas engendrer des relations de domination, où 

certains individus contrôlent l’outil et, par extension, les autres utilisateurs. Les outils doivent 

favoriser l’égalité et l’absence de hiérarchie dans leur utilisation. Troisièmement, il doit 

permettre l’élargissement du rayon d’action personnel. Les outils doivent permettre aux 

individus d’étendre leur capacité d’action et leur créativité dans leur environnement. Ils 

doivent offrir des possibilités supplémentaires pour l’expression personnelle et l’innovation, 

augmentant ainsi l’autonomie et l’initiative individuelle. Une technologie est jugée 

conviviale si elle permet à ses usagers de l'utiliser sans dépendance vis-à-vis d’experts, de 

grandes structures ou de systèmes opaques. Cette distinction est précieuse pour éviter une 

critique simpliste ou technophobe. On ne rejette pas la technique en bloc, mais on analyse sa 

structure et ses effets sur l’autonomie et la participation citoyenne. 

 

Il apparait donc clairement que l’autonomie individuelle est cruciale dans la 

philosophie d’Illich : « [l]a convivialité est la liberté individuelle réalisée dans la relation de 

production au sein d’une société dotée d’outils efficaces » (Illich, 1973, p. 28). À ce propos, 

la conception illichienne de l’autonomie rejoint celle de Jean-Jacques Rousseau (Du contrat 



 

65 

social, 1762) qui considère que les règles du contrat social doivent être le fruit d’un consensus 

libre et éclairé entre les citoyens. De la même manière, les outils et techniques de production 

sont le résultat d’une prise de décision démocratique : « [d]ans les pays riches, les prisonniers 

disposent souvent de plus de biens et de services que leur propre famille, mais ils n’ont pas 

voix au chapitre sur la façon dont les choses sont faites, ni droit de regard sur ce qu’on en 

fait. Dégradés au rang de consommateurs-usagers à l’état pur, ils sont privés de convivialité » 

(Illich, 1973, p. 28). Comme l’énonce Sofiène Mansour : « ce choix n’est pas déterminé par 

les seuls experts monopolisant le savoir, mais par les producteurs-et-usagers de la 

communauté concernée en fonction de leurs besoins, eux-mêmes définis par cette même 

communauté » (Mansour, 2022). Illich souligne également l’importance de la mesure et de 

la limitation de l’innovation. Selon lui, il est crucial de brider la croissance des sociétés 

modernes en limitant le pouvoir des outils et des institutions. La notion de limite est 

essentielle, car selon Illich, les outils atteignent un seuil au-delà duquel ils perdent en 

efficacité et deviennent contre-productifs. C’est ce qu’il nomme l’effet de seuil. 

 

2.1.2 L’effet de seuil 

Dans La convivialité, Illich plaide pour une société où les outils sont conçus pour 

servir les individus et non pour les asservir. L’effet de seuil est un phénomène où les outils 

et les technologies, au-delà d’un certain point de développement ou d’utilisation, cessent 

d’être bénéfiques et développent des effets contre-productifs. Selon Illich, chaque outil 

possède une limite au-delà de laquelle son utilisation excessive entraîne une diminution de 

son efficacité et peut engendrer des dommages sociaux, économiques ou environnementaux. 

Cela désigne un point critique dans l’utilisation des outils et des technologies où leurs 

bénéfices commencent à décroître. Il met en garde contre le dépassement de ce seuil où les 

outils cessent d’être des extensions de la capacité humaine et deviennent des instruments de 

contrôle et de domination. Il distingue ainsi un premier seuil qui est franchi quand on prend 

le moyen pour une fin et que la mesure statistique de l’efficacité devient le seul but. Au sujet 

de la médecine, Illich soutient que : « la santé est devenue une marchandise dans une 



 

66 

économie de croissance. Cette transformation de la santé en produit de consommation sociale 

s’est reflétée dans l’importance donnée aux statistiques médicales » (Illich, 1973, p. 15). Un 

second seuil est franchi quand l’outil industriel censé répondre à des besoins crée de 

nouveaux maux plus graves que les premiers. À travers l’idée de la contre-productivité des 

outils, Illich soutient que lorsque les sociétés industrielles évoluent, leurs institutions 

deviennent inefficaces. Par exemple, Illich affirme que : « [d]epuis que l’industrie des 

transports a franchi le second seuil de mutation, les véhicules créent plus de distances qu’ils 

n’en suppriment. L’ensemble de la société consacre de plus en plus de temps à la circulation 

qui est supposée lui en faire gagner » (Illich, 1973, p. 24). Cette citation réfère aux bouchons 

de circulation, mais aussi aux contraintes de temps et d’argent nécessaires pour posséder une 

voiture. Cette idée de contre-productivité des outils rappelle la troisième forme de 

décélération de Rosa, soit le ralentissement involontaire dû à une dysfonction. Dans les deux 

cas, le progrès technique censé accroître la liberté et l’efficacité trahit ses promesses initiales 

et engendre des effets pervers qui freinent l’autonomie individuelle. Ainsi, tant chez Illich 

que chez Rosa, on retrouve une critique commune des effets systémiques de la modernité, où 

l’accumulation de moyens techniques peut produire l’effet inverse de celui recherché. 

 

Illich identifie plusieurs domaines où l’effet de seuil se manifeste, en commençant 

par l’exemple classique que sont les technologies de transport, comme mentionné 

précédemment. De fait, l’automobile améliore la mobilité jusqu’à un certain point. Au-delà 

de ce seuil, la dépendance excessive aux voitures conduit à des problèmes, tels que la 

congestion, la pollution, et une diminution de la qualité de vie urbaine. Le bénéfice de 

posséder et utiliser une voiture est contrebalancé par des effets négatifs qui affectent 

l’ensemble de la société. Ensuite, dans le domaine de la santé, l’effet de seuil se manifeste 

lorsque la médicalisation excessive conduit à une surdépendance aux traitements et aux 

interventions médicales, souvent au détriment de la santé globale des individus et de 

traitement préventif. Les soins médicaux, au-delà d’un certain point, peuvent engendrer des 

effets secondaires, une surmédicalisation et une perte d’autonomie des patients. 



 

67 

Ivan Illich identifie cinq menaces majeures posées par le monde moderne : la 

surcroissance, l’industrialisation, la surprogrammation, la complexification des processus et 

le renforcement des mécanismes d’usure. La surcroissance menace l’environnement en 

provoquant une dégradation écologique, tandis que l’industrialisation compromet 

l’autonomie individuelle en limitant la capacité des individus à agir de manière indépendante. 

La surprogrammation menace la créativité en imposant des structures rigides et prédéfinies 

et la complexification des processus restreint la participation démocratique en réduisant le 

droit à la parole. Finalement, le renforcement des mécanismes d’usure érode les pratiques 

culturelles traditionnelles, telles que les mythes et les rituels (Illich, 1973, p. 74). 

 

Cette dynamique conduit à une crise écologique et à une crise du sens, où les besoins 

de l’individu sont déterminés de manière externe, conduisant à une aliénation généralisée qui 

ne se limite plus au travail, mais englobe toute la vie. Illich conçoit l’aliénation comme un 

processus par lequel les institutions, les outils et les systèmes techniques dépossèdent les 

êtres humains de leur autonomie, de leur savoir-faire, et de leur capacité d’agir librement, 

c’est-à-dire en créant une dépendance aux institutions et en entrainant la perte de la maîtrise 

sur les outils. Toutefois, il nuance cette critique en affirmant que la technique n’est pas 

intrinsèquement aliénante, mais que c’est la question des limites et des seuils d’utilisation 

qui rend un outil aliénant et contre-productif : « [l]e caractère convivial ou non de l’outil ne 

dépend pas en principe de son niveau de complexité » (Illich, 1973, p. 46). Il qualifie de 

monde hétéronormé un monde imprégné de ce phénomène moderne. Il s’agit d’un monde 

dans lequel l’individu ne peut exprimer son autonomie, victime du monopole radical des 

outils. Tel qu’explicité par Mansour : « cette hétéronomie est amplifiée par les 

interconnexions et effets cliquets que provoquent les créations de techniques et outils 

nouveaux : lorsque toute la société s’est habituée à l’usage du téléphone mobile, nous 

sommes de moins en moins libres de ne pas en avoir un » (Mansour, 2022). 

 



 

68 

2.1.3 Portée conceptuelle de la convivialité 

Le concept d’outil convivial est central dans ce mémoire parce qu’il introduit une 

critique qualitative de la technique, ce que ne fait pas nécessairement la décroissance à elle 

seule. Il permet de lier les dimensions éthique, sociale et politique de la technique, car là où 

la décroissance met surtout l’accent sur la réduction quantitative de la production et de la 

consommation, l’idée d’outil convivial va plus loin — elle interroge comment les techniques 

façonnent les relations humaines, les rapports de pouvoir et la capacité des individus à agir 

de manière autonome. Il ne s’agit pas seulement de produire ou consommer moins, mais de 

transformer la manière même dont nous produisons et interagissons avec nos outils. En effet, 

le concept d’outil convivial offre une boussole normative. De même, il permet de réconcilier 

autonomie individuelle et transformation collective. Contrairement à une vision purement 

politique ou uniquement ascétique, l’outil convivial engage une posture de transformation 

qui commence dans les gestes concrets du quotidien (choix des outils, modes d’organisation) 

tout en nourrissant une critique plus large des institutions. C’est un point de passage entre la 

micro-politique du vivre autrement et les revendications de changement systémique portées 

par la décroissance. Dans le cadre du mémoire, où il est question de résonance, d’aliénation, 

et de critiques de la modernité, l’outil convivial vient préciser l’une des causes majeures de 

la perte de résonance, c’est-à-dire la médiation technique devenue opaque, écrasante ou non-

maîtrisable. En cela, il entre directement en dialogue avec Hartmut Rosa. 

Illich cherche à retisser le lien social en valorisant l’esprit du don dans les interactions 

interpersonnelles. La convivialité ainsi conçue rappelle la philia aristotélicienne, ou amitié, 

et s’inscrit dans une société de décroissance où l’objectif est de faire plus et mieux avec 

moins. Illich nomme clairement ces racines philosophiques :  

 

Pour Aristote comme pour Thomas d’Aquin, elle [l’austérité] est ce qui fonde 
l’amitié. En traitant du jeu ordonné et créateur, Thomas définit l’austérité 
comme une vertu qui n’exclut pas tous les plaisirs, mais seulement ceux qui 
dégradent la relation personnelle. L’austérité fait partie d’une vertu plus fragile 



 

69 

qui la dépasse et qui l’englobe : c’est la joie, l’eutrapelia, l’amitié (Illich, 1973, 
p. 13-14). 

 

Ce concept va au-delà de la rationalisation économique et cherche à redécouvrir la gratuité 

et le don, rompant avec l’emprise de l’économie marchande. Contrairement aux paradigmes 

axés sur la productivité, la convivialité favorise des relations autonomes et créatives entre les 

individus et avec leur environnement. Elle désigne principalement un mode de vie, une 

manière d’interagir avec les autres qui transcende les différences socio-économiques, 

favorisant une communauté amicale. Le concept d’outils conviviaux articule une vision 

d’une société future dépourvue de domination industrielle, dans laquelle les technologies 

modernes servent des individus politiquement interdépendants plutôt que des gestionnaires. 

Ivan Illich analyse la société industrielle contemporaine en utilisant une grille de lecture 

originale qui se situe entre la philosophie médiévale catholique, notamment celle de Thomas 

d’Aquin (1225-1274), et l’anarchisme de l’américain Paul Goodman (1911-1972). Cette 

perspective met en lumière ce que pourrait être une société conviviale basée sur des modes 

de vie vernaculaires. Le concept de vernaculaire, central dans la pensée d’Illich, renvoie à un 

mode de socialité non altéré par la rationalité économique ou administrative (Lesourt, 2013). 

Sa critique de la modernité s’appuie sur l’idéal d’autonomie individuelle, lui reprochant de 

ne pas permettre l’atteinte de cet idéal de manière adéquate. Il utilise ainsi les principes 

mêmes de la modernité pour la critiquer. 

 

Les liens entre la pensée anarchiste et celle d’Illich sont encore peu explorés, mais 

Renaud Garcia a souligné l’influence essentielle de Paul Goodman sur Illich, qui l’introduit 

à la notion de seuil de viabilité par son livre Growing Up Absurd publié en 1960, suggérant 

que chaque individu a besoin d’un environnement proportionné à sa taille pour développer 

ses capacités. Cela s’applique à la forme des villes, aux systèmes économiques et à la 

répartition des pouvoirs publics. Contrairement à la pensée politique moderne, Goodman et 

Illich envisagent la relation entre l’individu et son environnement en termes de 

complémentarité. Cette pensée de la juste limite et du développement des structures à 

l’échelle de l’individu a été déployée économiquement par Léopold Kohr (L’effondrement 



 

70 

des puissances, 1957), père de la théorie du développement endogène. Selon cette théorie, 

les problèmes sociaux et économiques ne proviennent pas d’un manque de croissance, mais 

d’un excès de grandeur. Il défend une approche décentralisée du développement, fondée sur 

des unités humaines à échelle réduite, permettant aux communautés de se développer selon 

leurs propres ressources, besoins et capacités. Le développement endogène ainsi défini vise 

à préserver l’autonomie locale, l’équilibre écologique et la cohésion sociale, en opposition 

aux logiques de croissance imposées de l’extérieur. Goodman, Kohr et Illich ne prônent pas 

le microdéveloppement, mais l’environnement physique et matériel équilibré. Ces derniers 

rappellent toutefois que le seuil de viabilité, au-delà duquel les structures deviennent 

déstructurantes, n’est pas universel, mais doit être défini en fonction du contexte social et 

historique. 

 

Considérant ce qui a été exposé précédemment, la vision de la vie bonne selon Ivan 

Illich apparait clairement. Elle repose sur l’autonomie individuelle et la convivialité, critiques 

centrales de la société industrielle. Pour Illich, une vie bonne est une existence où les 

individus peuvent vivre de manière authentique et épanouissante au sein de leurs 

communautés, sans être dominés par des structures technocratiques ou bureaucratiques. Un 

élément central de la vie bonne est la notion de limite, car : « aucune hypertrophie de la 

productivité ne parviendra jamais à satisfaire les besoins créés et multipliés à l’envi » (Illich, 

1973, p. 28). Il soutient que la croissance illimitée et le développement technologique effréné 

mènent à une perte de sens et à une crise écologique. Par conséquent, il prône une société où 

les innovations et les outils sont utilisés de manière mesurée, permettant aux individus de 

retrouver une certaine maîtrise de leur vie et de leurs communautés. Il propose une 

redéfinition du progrès, non pas en termes de croissance matérielle, mais en termes de qualité 

de vie et de développement humain, où la technologie et les institutions servent à enrichir 

l’expérience humaine sans aliéner ou dénaturer l’individu : « [u]ne solution politique de 

rechange à cet utilitarisme [de la société de consommation] définirait le bien par la capacité 

de chacun de façonner l’image de son propre avenir » (Illich, 1973, p. 31). 

 



 

71 

De son côté, Hartmut Rosa partage cette critique du productivisme et de l’obsession 

moderne pour la croissance, mais articule la vie bonne autour du concept de résonance. Pour 

Rosa, une vie bonne est celle où l’individu entre en relation vivante avec le monde, dans un 

échange dynamique et transformateur. Alors qu’Illich insiste sur la maîtrise des outils et 

l’autonomie communautaire, Rosa met l’accent sur la qualité des rapports que l’on entretient 

avec autrui, avec la nature, et avec les institutions. Si Rosa reconnaît également les effets 

aliénants de la modernité accélérée, il propose moins un retour à des limites précises qu’une 

transformation des formes de relation. Ainsi, alors qu’Illich fonde la vie bonne sur la sobriété 

volontaire et l’ancrage local, Rosa la fonde sur l’aptitude à établir des liens résonants, 

soulignant une complémentarité possible entre les deux visions. 

 

2.2 PLACE DE LA CONVIVIALITÉ DANS LA DÉCROISSANCE 

Bien que la notion de convivialité émerge parallèlement à la critique de la technique, 

elle évoluera par la suite pour s’intégrer au mouvement plus large de la décroissance. La 

décroissance, selon Illich, représente le triomphe de la qualité sur la quantité. Comme 

l’explique Cathia Papi dans une étude portant sur la signification de la convivialité, les 

courants critiques de la croissance s’inscrivent dans l’héritage d’Illich. Son approche, des 

plus originales à l’époque, n’exigent pas de privation sacrificielle, mais présente un mode de 

vie où la limite permet d’atteindre un mieux-vivre, ce qui le distingue des critiques 

écologistes alors en vogue (Papi, 2018). Cette perspective singulière que porte Illich place la 

modération comme vecteur de joie et porteuse d’un mieux-vivre, comme l’énonce 

brillamment l’ingénieur et philosophe Jean-Pierre Dupuy : 

 

La bonne nouvelle est que ce n’est pas d’abord pour éviter les effets 
secondaires négatifs d’une chose qui serait bonne en soi qu’il nous faut 
renoncer à notre mode de vie — comme si nous avions à arbitrer entre le 
plaisir d’un mets exquis et les risques afférents. Non, c’est que le met est 
intrinsèquement mauvais, et que nous serions bien plus heureux à nous 
détourner de lui. Vivre autrement pour vivre mieux (Dupuy, 2002). 

 



 

72 

Comme l’explique Serge Latouche, professeur d’économie à l’Université de Paris-

Sud XI et théoricien majeur de la décroissance, dans son livre Petit traité de la décroissance 

sereine :  

Le contraire d’une idée perverse ne produisant pas nécessairement une 
idée vertueuse, il ne s’agit pas de préconiser la décroissance pour la 
décroissance, ce qui serait absurde [...] Le mot d’ordre de la décroissance a 
surtout pour but de marquer fortement l’abandon de l’objectif de la croissance 
illimitée, objectif dont le moteur n’est autre que la recherche du profit par les 
détenteurs de capital (Latouche, 2007, p. 20). 

 

La décroissance est un concept qui s’est développé en réaction à la critique de la croissance 

économique et de ses impacts négatifs sur l’environnement et la société. Les racines du 

mouvement de la décroissance prennent source dans la critique culturaliste de l’économie et 

dans la critique écologiste. L’un des premiers avertissements significatifs est venu du rapport 

du Club de Rome, The Limits to Growth (1972). Utilisant des modèles informatiques pour 

projeter les tendances de la croissance démographique et économique, le rapport prédit que 

la poursuite de la croissance exponentielle conduirait à un effondrement écologique et 

économique global. À la même époque se font entendre des précurseurs intellectuels de la 

décroissance, dont les économistes et des penseurs écologistes, comme Nicholas Georgescu-

Roegen et Ivan Illich. Georgescu-Roegen, avec son œuvre The Entropy Law and the 

Economic Process publié en 1971, introduit le concept de décroissance en économie en 

montrant que les processus économiques sont soumis à la loi de l’entropie, qui implique que 

les ressources sont limitées et finissent par s’épuiser. Émergeant véritablement dans les 

années 1970, la décroissance devient un mouvement politique international qui prône la 

réduction volontaire de la production et de la consommation pour créer une société plus 

soutenable et équitable.  

 

Le terme décroissance a été popularisé en France par André Gorz et Jacques 

Grinevald. Gorz, philosophe et journaliste, plaide alors pour une décroissance équitable dans 

ses écrits, notamment dans Écologie et Politique (1975), arguant que la croissance 

économique conduit à des inégalités sociales et à des dégradations environnementales. En 



 

73 

parallèle, Jacques Grinevald travaille sur la diffusion des idées de Georgescu-Roegen 

(Demain la décroissance : entropie, écologie, économie, 1979) et contribue à introduire la 

décroissance dans les débats académiques et politiques. Au fil des années, le concept gagne 

en reconnaissance académique par la création de programmes de recherche à travers le monde 

et par la multiplication de conférences et de publications, contribuant à structurer le 

mouvement. 

Comme l’explique l’architecte et spécialiste de la ville conviviale Silvia Grünig 

Iribarren, Ivan Illich est l’une des égéries du mouvement décroissantiste en remettant en 

question la croissance et l’idéologie du progrès, pour y proposer une alternative de vie qui 

prend source dans le territoire et les gens qui l’habitent (Iribarren, 2019). Plus précisément, 

François St-Amant, dans un mémoire portant sur la décroissance, démontre l’empreinte 

majeure qu’a eue Illich sur Serge Latouche, principal théoricien de la décroissance. Ce 

dernier pense en effet que l’application d’une décroissance conviviale permet une diminution 

douce de la consommation et prévient les risques de voir naître un gouvernement écofasciste 

(St-Amant, 2014).  

De fait, le concept de convivialité est central dans les travaux de Serge Latouche. Il s’y 

appuie pour théoriser son programme en 8 R, qu’il conceptualise pour la première fois dans 

Petit traité de la décroissance sereine (2004), qui composerait une société conviviale. 

Comme l’explique Latouche : 

[L]e bouleversement requis par la construction d’une société autonome de 
décroissance peut être représenté par l’articulation systématique et ambitieuse 
de huit changements interdépendants qui se renforcent les uns les autres. On peut 
synthétiser l’ensemble en un « cercle vertueux » en huit « R » : réévaluer, 
reconceptualiser, restructurer, redistribuer, relocaliser, réduire, réutiliser, 
recycler. Ces huit objectifs interdépendants sont susceptibles d’enclencher un 
processus de décroissance sereine, conviviale et soutenable (Latouche, 2004, p. 
57). 

Ces huit principes visent à instaurer une société durable en limitant la consommation 

excessive et en favorisant une économie circulaire : 



 

74 

1. Réduire : diminuer la consommation de ressources naturelles et d’énergie pour 

alléger l’empreinte écologique. 

2. Réutiliser : encourager l’utilisation prolongée des biens et matériaux avant de les 

jeter. 

3. Recycler : transformer les déchets en nouvelles ressources pour minimiser le 

gaspillage. 

4. Réévaluer : remettre en question les valeurs et les priorités sociétales, en privilégiant 

la qualité de vie sur la quantité de biens. 

5. Relocaliser : promouvoir les économies locales pour réduire les dépendances aux 

chaînes d’approvisionnement globalisées et renforcer les communautés locales. 

6. Redistribuer : assurer une distribution équitable des richesses et des ressources pour 

réduire les inégalités. 

7. Réduire le temps de travail : favoriser un équilibre entre vie professionnelle et 

personnelle, tout en répartissant le travail disponible pour diminuer le chômage. 

8. Ralentir : privilégier des rythmes de vie plus lents pour permettre un meilleur bien-

être individuel et collectif. 

Latouche propose ainsi un modèle de société qui valorise la simplicité volontaire et 

l’autosuffisance, tout en favorisant les interactions humaines et le respect de 

l’environnement. Cette approche est conçue pour contrer les effets néfastes de la 

surconsommation et de la croissance économique illimitée. 

Également, le concept de Mégamachine tel que développé par Illich se taille une place 

importante dans la pensée d’André Gorz, qui l’utilise pour expliquer la capacité qu’a le 

capitalisme à se reproduire et d’en montrer la culture totalisante. La critique porte sur la 

distinction entre besoins et nécessités : les premières étant des désirs amplifiés par le 

capitalisme, tandis que les secondes sont essentielles à une vie bonne. Les individus se voient 



 

75 

dicter leurs besoins par des experts, perdant ainsi leur capacité à interagir efficacement dans 

la société, rendant les individus dépendants des systèmes économiques et culturels pour 

répondre à leurs désirs. Ce processus est nommé « Mégamachine », illustrant comment les 

progrès scientifiques et techniques dénaturent les communautés et imposent une rationalité 

économique au détriment du sens commun et de l’autonomie. Comme l’explique Gorz : 

Ce n’est pas « je » qui agis, c’est la logique autonomisée des agencements 
sociaux qui agit à travers moi en tant qu’Autre, me fait concourir à la production 
et reproduction de la mégamachine sociale. C’est elle le véritable sujet. Sa 
domination s’exerce sur les membres des couches dominantes aussi bien que sur 
les dominés. Les dominants ne dominent que pour autant qu’ils la servent en 
loyaux fonctionnaires (Gorz, 1975, p. 12). 

Cette structure technico-économique conduirait à une dictature de la productivité. Toujours 

selon Gorz, lui-même se basant sur Illich, la prise de conscience de l’échec de la société 

moderne à offrir une vie bonne par l’avancée technique doit encourager un mode de vie basé 

sur des valeurs anti-consuméristes. Il préconise une refondation du lien social, permettant 

une réintégration des nécessités dans une vision économique conviviale. La lutte contre la 

société de consommation et la destruction écologique passe par la résistance à la 

Mégamachine et la reconquête de l’autonomie face au capitalisme (Schepper-Valiquette, 

2014). Ces deux grands concepts d’Illich, soit la convivialité et la Mégamachine, sont donc 

des éléments clés sur lesquels les auteurs phares de la décroissance ont basé leur pensée. 

 

2.3 LA CONVIVIALITÉ COMME IDÉAL POLITIQUE 

À la suite de ce portrait de la convivialité et du mouvement décroissantiste auquel on 

l’associe désormais, il est possible de se questionner sur les possibilités réelles d’application 

d’une telle théorie. Sans avoir la prétention d’offrir un projet politique global, la convivialité 

endosse plutôt le rôle d’un idéal politique vers lequel tendre. À ce propos, Illich n’a pas 

produit de proposition politique pour mettre en branle les bases d’une société conviviale. 

Comme l’explique Thierry Paquot, spécialiste de la pensée d’Illich : « [c]e qu’il met derrière 

https://topophile.net/auteur_autrice/thierry-paquot/


 

76 

le vocable de convivialité représente sa proposition, non pas politique, mais existentielle, de 

se comporter avec autrui et aussi d’humaniser toutes les institutions et outils qui se 

préoccupent des humains » (Paquot, 2022). Néanmoins, il affirme la nécessité d’adopter des 

mesures pour réduire la consommation énergétique et limiter la production de biens et de 

services (Troude-Chastenet, 2022). Plusieurs spécialistes se sont penchés sur les pistes 

d’applications concrètes qui peuvent être mises en branle pour développer une société plus 

conviviale. Les mesures touchent notamment le mouvement de la simplicité volontaire au 

niveau micro et le vivre ensemble à travers l’aménagement urbain au niveau macro. 

2.3.1 Micro — la simplicité volontaire 

Ivan Illich, conjointement avec Jacques Ellul, est considéré comme le père de la 

simplicité volontaire. Cela vient du projet social d’austérité conviviale proposé par Illich, qui 

repose sur le concept d’autolimitation de la consommation, tant des biens que des services. 

De fait, l’une des solutions proposées pour sortir de la société de consommation productiviste 

est de développer une ascèse volontaire. Il qualifie l’individu adoptant l’ascèse volontaire 

d’austère. Pour lui, une personne « austère » trouve sa joie et son équilibre dans l’utilisation 

de l’outil convivial. Les considérations éthiques principales se concentrent sur les notions 

d’autolimitation, d’ascèse volontaire, et d’austérité conviviale. De fait, l’éthique de 

l’autolimitation repose sur la modération de la consommation pour contrer les excès de la 

société de consommation. Ce concept implique un renoncement volontaire, courageux et 

réfléchi à des biens de consommation superflus, pour privilégier les actions de partage et de 

convivialité. Il s’agit d’une discipline éthique personnelle qui valorise la retenue et la maîtrise 

de soi, inspirée par les traditions philosophiques d’Aristote et de Thomas d’Aquin. 

 

Cela donne naissance aux concepts d’austérité conviviale, qui impose de protéger la 

liberté des valeurs d’usage de chaque individu. Illich préconise la pauvreté librement 

consentie, tout en admettant la difficulté actuelle d’imaginer un consensus sur l’austérité 

(Troude-Chastenet, 2022). Il décrit l’austérité conviviale comme une vertu, où l’individu 

trouve satisfaction et équilibre dans l’utilisation d’outils et de ressources de manière 



 

77 

consciente et limitée, sans opprimer la liberté des autres. Cette austérité va au-delà de la 

simple modération matérielle ; elle représente une attitude éthique de respect envers les 

besoins d’autrui et les ressources partagées, favorisant ainsi l’équité dans l’utilisation des 

biens communs. L’économie de subsistance qu’il propose vise à répondre aux besoins 

essentiels de manière durable et responsable, incitant à un mode de vie orienté vers le bien 

commun plutôt que vers la consommation excessive. Ces concepts soulignent un appel 

éthique fort à la responsabilité personnelle et collective, cherchant à redonner un sens à la 

consommation en la reliant aux valeurs humaines et communautaires plutôt qu’à la seule 

efficacité économique. Les premières traces de ce mouvement remontent à l’ascétisme de 

l’Antiquité, particulièrement chez Épicure, qui distingue les besoins essentiels des besoins 

secondaires. 

 

Actuellement, cette définition de l’ascèse volontaire, et de la vertu de l’austérité qui 

s’y rattache, correspondent au mouvement de la simplicité volontaire. Ce mouvement appelle 

à limiter consciemment sa consommation afin d’être en cohérence avec des valeurs morales 

et, de fait, atteindre une vie plus épanouie, que ce soit par des motivations philosophiques ou 

spirituelles. Comme l’explique Pauline Romary dans son article De la Frugalité à la 

Sobriété : une histoire de la simplicité volontaire, la sobriété est utilisée aujourd’hui comme 

une solution à la crise écologique et contre les inégalités sociales. Elle ajoute : « [a]vec la 

sobriété, la transition énergétique et écologique dépasse l’enjeu technique et économique 

pour devenir sociale. Elle englobe de fait de nombreuses préoccupations comme l’accès 

équitable à l’énergie, la sécurisation des approvisionnements ou la lutte contre la précarité 

énergétique » (Romary, 2024). Elle s’inscrit ainsi directement dans le mouvement 

décroissantiste et permet d’appliquer dans le quotidien les principes de la convivialité. 

 

Les liens amicaux prennent une place cruciale dans cet idéal, parce qu’ils invitent au 

partage, au vivre ensemble, à la cohabitation et à l’entraide, des éléments essentiels d’une 

société conviviale. Comme l’explique Iribarren :  

 



 

78 

Il s’agit d’exhumer les formes subreptices que prend la créativité dispersée, 
tactique et bricoleuse des groupes ou des individus, que ce soit à travers des 
projets de dynamisation communautaire, d’activités de voisinage, de jeu, 
d’entraide ou de partage. Ces actions partagées, nouvelles ou recouvrées 
(déjeuners dans un parc, promenades littéraires, guerrilla gardening…) 
domestiquent l’espace, transformé de manière éphémère et collective en un 
lieu de vie où se tissent des liens nouveaux. Ces relations permettent en même 
temps de percevoir d’une autre manière les espaces de la ville (Iribarren, 
2019). 

 

Dans le même ordre d’idées, les liens sociaux offrent une solution pragmatique qui mène à 

plus de convivialité et à une réduction de l’inefficacité énergétique par l’expérience de la 

cohabitation (St-Amant, 2014). Ces modes d’organisations entre les personnes offrent donc 

des voies à une vie plus conviviale, à condition que la réglementation urbaine permette les 

projets ainsi développés. 

 

2.3.2 Macro — l’urbanisme et les politiques publiques 

Comme l’explique la professeure d’anthropologie urbaine Lisa Peattie :  

 

L’aménagement urbain peut favoriser les conditions d’une convivialité, car la 
convivialité requiert peu de moyens : un coin à l’abri du vent où des amis 
puissent partager un café, un terrain vague qui deviendra un jardin. Mais elle 
doit reposer sur une base matérielle — le bon coin, le bout de terrain vague et 
quelques râteaux — et les règlements qui l’autorisent. La convivialité ne peut 
être forcée, mais elle peut être encouragée par de bonnes réglementations, de 
bons accessoires, et les bons espaces et lieux. Et ces derniers relèvent à 
l’évidence du domaine de l’aménagement (Peattie, 2019). 

 

C’est cette même chercheuse qui développe le concept de ville conviviale en 1998. De fait, 

une telle mise en place de mesure dans le développement des villes permet de faire une 

planification à échelle humaine, touchant le quotidien et permet d’avoir une approche adaptée 

à chaque réalité. Dans son projet doctoral sur la ville conviviale, l’architecte Silvia Grünig 

Iribarren soutient qu’une ville conviviale est une ville où les actes de générosité et de don 

sont possibles, libérée des contraintes et de la honte imposées par l’ethos technologique. Elle 



 

79 

rappelle également que les pratiques de partage ont toujours existé entre les membres d’une 

communauté et qu’elles peuvent prendre diverses formes contemporaines, comme le 

covoiturage, le couchsurfing, l’échange de maisons, les jardins partagés, et l’échange de 

vêtements ou de jouets pour enfants. Ces initiatives favorisent le tissage de liens d’amitié et 

l’adoption de pratiques de partage à tous les âges. L’objectif de la ville conviviale est alors 

de favoriser des espaces de socialité et d’hospitalité (Iribarren, 2013). 

 

Toujours dans l’élaboration de la vision de la ville conviviale, Iribarren apporte la 

notion de communaux, qu’elle présente comme pouvant être : « à la base de l’articulation des 

issues politiques permettant de définir les limites de tolérance admissibles à l’intérieur de 

chaque communauté, la cohérence des libertés et des limitations qu’une communauté est 

disposée à se donner, par des proscriptions et jamais par des prescriptions, car la convivialité 

est multiforme » (Iribarren, 2019). Cela s’explique par le fait que les communaux consistent 

en un milieu propice pour des pratiques démocratiques et sociales complexes qui inclut des 

dynamiques d’hospitalité, de sociabilité et de création potentielle de liens amicaux. Ce sont 

des lieux où se manifestent les pratiques vernaculaires, freinant à la fois le développement 

démesuré de la ville et la rareté pour certains. Définis librement par chaque communauté en 

fonction de leurs normes éthiques, les communaux représentent un projet ouvert et la base 

d’une société conviviale, permettant un modelage ajusté à chaque réalité urbaine (Iribarren, 

2019). En des termes effectifs, la mise en place d’une ville conviviale admet des mesures 

telles que la création de coopératives d’habitation, de ruelles vertes, la création d’espaces 

communaux, le déploiement d’art urbain et la promotion des habitations 

intergénérationnelles. 

 

Au niveau du transport, Illich propose des mesures sans ambiguïté. Comme le dit 

Troude-Chastenet : 

La bicyclette est un merveilleux outil dont le rendement dépasse celui des 
animaux et des machines. Illich en conclut qu’un pays est sous-équipé s’il ne 
peut fournir à sa population un vélo, des pistes cyclables, ainsi que de 
nombreux moteurs auxiliaires bon marché et à faible consommation. À 
l’inverse, un pays est surindustrialisé lorsque sa vie sociale est dominée par 



 

80 

l’industrie des transports qui détermine des privilèges de classe, accentue la 
pénurie de temps, enchaîne les gens à des réseaux et à des horaires (Troude-
Chastenet, 2022). 

 

Une mesure d’application possible de la convivialité serait donc, tel que suggéré par Illich, 

de se concentrer sur les zones dominées par les moteurs pour y intégrer des courants de 

circulation congruents pour les piétons et les cyclistes, ou encore, tel que le mentionne Silvia 

Grünig Iribarren, de facilité la mobilité en offrant le transport en commun gratuitement 

(Iribarren, 2013, p. 324). Selon Illich, c’est la politique qui doit déterminer des seuils 

théoriques à ne pas dépasser et fixer collectivement des limites, s’adaptant ainsi aux 

particularités locales.  

 

2.4 CONCLUSION DU CHAPITRE 

En somme, la réflexion d’Ivan Illich sur la convivialité offre une critique profonde et 

constructive de la société industrielle moderne. En définissant la convivialité comme une 

alternative aux structures aliénantes de la technocratie, Illich propose un modèle social où 

l’autonomie individuelle et la créativité sont valorisées. Sa vision s’oppose à l’accumulation 

et à la consommation effrénée, favorisant plutôt des relations basées sur le don et la gratuité. 

D’abord née dans la critique technicienne, la convivialité s’intègre ensuite au mouvement de 

décroissance et offre une direction pour atteindre des pratiques sociales et économiques 

durables. La décroissance conviviale, en prônant la réduction volontaire de la consommation 

et la relocalisation des activités économiques, vise à créer une alternative à l’aliénation des 

individus au sein des sociétés industrialisées, proposant un cadre où les individus peuvent 

exprimer leur créativité à travers des actions alignées sur leurs valeurs inhérentes. 

 

Enfin, les applications concrètes de la convivialité, que ce soit à travers la simplicité 

volontaire ou les politiques publiques en matière d’aménagement urbain, démontrent le 

potentiel de cette vision pour transformer notre quotidien. Des initiatives telles que les 

coopératives d’habitation, les jardins partagés et la promotion des transports actifs et 



 

81 

collectifs illustrent comment la convivialité peut s’incarner dans des actions tangibles, créant 

des communautés plus solidaires et résilientes. En bref, la convivialité en tant qu’idéal 

politique et social représente une voie prometteuse pour répondre aux défis contemporains. 

Ainsi, la pensée d’Ivan Illich sur la convivialité se révèle être plus qu’une critique des dérives 

technocratiques de la société industrielle, car elle constitue également une articulation 

profonde entre éthique et politique, ouvrant un espace original de médiation entre le soi et le 

monde. À travers le concept d’outil convivial, Illich propose de recentrer l’organisation 

sociale sur la capacité des individus à agir de manière autonome, créative et responsable, à 

l’intérieur de limites librement consenties. Cette posture éthique, fondée sur la modération et 

l’usage non dominateur des techniques, prend tout son sens lorsqu’elle est mise en relation 

avec un projet politique émancipateur. 

 

En effet, Illich opère un rapprochement entre l’éthique — entendue comme la manière 

dont l’individu se rapporte à lui-même, aux autres et à son environnement — et le politique, 

qui renvoie à l’organisation collective du vivre ensemble. L’outil convivial devient alors le 

symbole d’une interface entre la sphère intime et la sphère publique en permettant à chacun 

de participer activement à la construction du monde commun sans renoncer à sa propre 

subjectivité. Il est utilisé comme médiateur entre soi et le monde, introduisant une forme 

d’agentivité quelque peu absente dans le concept de résonance de Rosa. La convivialité se 

présente ainsi comme une réponse intégrée à l’aliénation moderne, en refusant le 

cloisonnement entre développement personnel et transformation sociale. Elle incarne une 

manière d’habiter le monde où la liberté ne se définit pas contre les autres, mais à travers une 

cohabitation structurée par la modération, l’entraide et la responsabilité mutuelle. En 

réconciliant les finalités éthiques avec les moyens politiques, Illich offre une voie de passage 

vers une société moins aliénante, où l’organisation collective soutient l’autonomie au lieu de 

l’entraver. 



 

 

 

LA CONVIVIALITÉ COMME COMPLÉMENT À LA RÉSONANCE 

 

3.1 RETOUR SUR LES CRITIQUES 

Ce troisième chapitre vise à explorer les liens entre la résonance et la convivialité, afin 

d’examiner dans quelle mesure cette dernière peut prolonger ou renforcer la portée de la 

résonance dans la perspective d’une réponse aux causes profondes de l’aliénation. Elles 

présentent plusieurs similitudes profondes, notamment dans leurs critiques de la modernité, 

de la société industrielle et de la technologie. Leur mise en parallèle permet de constater que 

les questions soulevées par Illich il y a des décennies sont toujours d’actualité et qu’en les 

replaçant dans le contexte actuel de la théorie critique de Rosa, on obtient une vision enrichie 

de la manière dont une société conviviale pourrait répondre aux problématiques d’aliénation 

qui persistent aujourd’hui. 

 

Il est possible de faire converger leurs pensées à plusieurs niveaux. Hartmut Rosa et 

Ivan Illich partagent une vision critique de la modernité, de l’industrialisation et de la 

technologie. Ils valorisent tous deux l’autonomie individuelle, les relations humaines 

authentiques et les communautés solides. Rosa et Illich prônent une réévaluation des 

structures sociétales et des dynamiques interpersonnelles, proposant une société où les 

individus peuvent exprimer leur créativité et leurs valeurs inhérentes, s’éloignant ainsi d’une 

mentalité centrée sur la possession matérielle. Le politologue Nathanaël Wallenhorst 

explique d’ailleurs que cette convergence de pensée se transmet aussi auprès des héritiers 

d’Illich, les Convivialistes. Dans l’introduction du livre Résistance Résonance (2020), il 

écrit :  



 

83 

 

Le postulat de Rosa selon lequel, de facto, nous coexistons davantage que nous 
n’existons rejoint ceux des convivialistes. La proximité entre nos manifestes et 
Résonance (2018 [2016]) ou Rendre le monde indisponible (2020 [2018]) rend 
d’autant plus pertinente l’appréhension convivialiste de la résonance. Les uns 
et les autres insistent sur la « coexistence » et son opposition à l’hubris — de 
façon explicite dans les manifestes convivialistes, implicite chez Rosa. Le 
paradigme de la résonance est d’ailleurs proche de celui du don, développé 
dans le cadre de la Revue du MAUSS, qui a ensuite irrigué la philosophie 
politique convivialiste. Comme le signifie le sociologue français Alain Caillé, 
à l’origine du MAUSS (Mouvement anti-utilitariste dans les sciences sociales) 
comme du convivialisme, ces deux paradigmes « parlent pour l’essentiel de la 
même chose, en disent à peu près la même chose, mais dans des vocabulaires 
théoriques différents » (Caillé, p. 399). Ils se positionnent tous deux à 
l’articulation de la théorie sociologique et de la philosophie politique et sont 
contre toute forme d’utilitarisme. Ils s’opposent à une anthropologie qui 
pourrait se réduire à la seule logique d’un homo oeconomicus (Collectif, 2020, 
p. 14). 
 

Une appréhension convivialiste de la résonance consiste à interpréter le concept de 

résonance, entendu comme relation vivante, ouverte et transformatrice entre un individu et 

le monde, à travers le prisme des valeurs politiques et éthiques du convivialisme. Cela 

signifie d’envisager la résonance non seulement comme une expérience existentielle ou 

psychologique (comme chez Rosa), mais aussi comme un fondement pour penser le vivre 

ensemble, fondé sur la coopération, le don, la modération et le refus de la domination 

technicienne ou économique. Le convivialisme donne ainsi à la résonance une portée 

collective, en y rattachant à la valorisation de la coexistence harmonieuse contre les logiques 

individualistes ou productivistes. 

Les rapprochements théoriques entre les deux auteurs permettent de saisir la 

pertinence de recourir aux idées d’Illich pour répondre aux enjeux de la modernité tardive 

formulés par Rosa. Ce chapitre revient d’abord sur les deux principales critiques adressées 

au concept de résonance, exposées dans le premier chapitre, pour ensuite montrer comment 

la convivialité permet d’y répondre sans pour autant nier les apports de la résonance. 



 

84 

L’objectif est d’évaluer dans quelle mesure la convivialité peut combler les limites du 

concept de résonance et ainsi offrir des réponses plus complètes au problème de l’aliénation. 

3.1.1 Critiques à la résonance 

La première critique adressée à la résonance est sa portée limitée au niveau individuel. 

En effet, il est surprenant qu’une posture individuelle soit invoquée pour répondre à une 

pathologie sociale telle que l’aliénation. Ce faisant, une lacune de l’œuvre de Rosa est qu’il 

n’explique pas de quelle manière il serait possible de déployer la pleine portée de la résonance 

et ainsi avoir un réel impact sur les structures sociales. Il reconnait qu’ : « [i]l n’est pas facile 

d’indiquer comment transformer la relation élémentaire au monde d’une société. Il n’existe 

pas de modèle prêt à l’emploi » (Rosa, 2018, p. 687). Le fait qu’il n’y a pas d’instauration 

systémique de la résonance laisse à l’individu le poids de son aliénation, car la résonance se 

place alors comme un nouvel impératif dont il est le seul responsable. Rosa exprime lui-

même cette limite : « [i]l est en revanche impossible d’imposer la résonance par voie directe : 

d’abord parce que toute contrainte est tendanciellement répulsive, ensuite parce que 

l’indisponibilité intrinsèque de la résonance empêche toute possibilité d’établir des axes de 

résonance par décret autoritaire » (Rosa, 2018, p. 705).  

De fait, même si l’auteur admet que « les rapports de pouvoir jouent évidemment un 

rôle central dans la production et la configuration des sphères de résonance » (Rosa, 2018, p. 

706), et que : « [l]es hommes étant des êtres corporels, leurs relations au monde se déploient 

toujours dans un espace physique et social. Or, ces espaces se distinguent selon leurs qualités 

résonantes » (Rosa, 2018, p. 589), il ne démontre pas de quelle manière ces espaces peuvent 

être modifiés pour améliorer leur potentiel de résonance. De plus, les facteurs 

environnementaux, sociaux et économiques qui permettent ou inhibent la résonance sont peu 

développés dans ses écrits. Dans cette perspective, la résonance représente plutôt une éthique 

qu’un programme politique : « [i]l est vrai que la sociologie de la relation au monde ne suit 

aucun agenda politique propre. Cela dit, l’idée de résonance peut aussi faire office de 

boussole dans les combats politiques actuels, car elle fournit une norme pour l’action » (Rosa, 



 

85 

2018, p. 707). Il parle même d’une « éthique de la résonance » (Rosa, 2018, p. 707). Le 

danger de la position de Rosa, dans le contexte actuel, est de conduire à une forme 

d’isolement dans la quête de résonance. 

Par ailleurs, bien que la résonance connaisse une lacune au niveau de sa portée sociale, 

Rosa affirme que : 

[P]arce que l’on a peine à imaginer qu’une telle sensibilité puisse s’imposer 
comme une norme prescriptive dans les conditions du capitalisme actuel, 
tributaire de l’accroissement et axé sur la logique d‘accumulation, la théorie de 
la résonance peut aussi se comprendre comme une critique du capitalisme, voire 
comme une pensée anticapitaliste (Rosa, 2013, p. 708).  

 

Elle porte donc un idéal similaire à celui de la convivialité, bien qu’il soit exprimé moins 

directement. 

Mais, même en reconnaissant l’impact essentiel des structures sur les possibilités de 

résonance, le manque d’emprise politique laisse croire que la résonance tombe par défaut, 

faute d’alternative, dans la sphère des responsabilités individuelles. La convivialité définie 

par Illich adopte elle aussi une posture éthique et individuelle, notamment avec la promotion 

de l’ascétisme, mais, comme l’expose le Collectif des Convivialistes, elle a une portée sociale 

inhérente qui conduit de l’éthique au politique. En effet, leur reprise de la convivialité offre 

un dépassement de la sphère privée en y ajoutant un cadre politique et militant. L’énoncé de 

cinq principes fondamentaux et d’un impératif catégorique dans le Second manifeste 

convivialiste l’illustre clairement :  

1. Le principe de commune naturalité affirme que nous ne sommes pas 
« maîtres et possesseurs de la nature », mais faisons destin commun avec elle. 
Il est au cœur de la pensée écologique. 

2. Le principe de commune humanité (qui évoque le communisme) condamne 
toutes les discriminations, de sexe, de couleur de peau, de croyance ou de 
religion. 



 

86 

3. Le principe de commune socialité (cher au socialisme) affirme que la 
richesse pour les humains est d’abord celle de leurs rapports sociaux. 

4. Le principe de légitime individuation (particulièrement revendiqué par 
l’anarchisme) pose que la motivation première des humains est la quête de 
reconnaissance. 

5. Le principe d’opposition créatrice est celui qui animait le premier 
libéralisme. C’est lui qui a permis d’en finir avec les monarchies absolutistes 
et avec les despotismes. 

Ces cinq principes doivent être tempérés et équilibrés les uns par les autres, 
dans le respect premier de l’impératif catégorique de lutte contre l’hubris, 
contre la folie des grandeurs (Collectif Convivialiste, 2025). 

Ici, la pensée d’Illich sur la convivialité repose sur l’idée que les outils et les institutions 

doivent être à l’échelle humaine, favorisant l’autonomie individuelle tout en rendant 

possibles des formes de coopération sociale non aliénantes. Cette vision éthique implique 

une critique des structures technocratiques et productivistes, et contient en germe une 

orientation politique. Le Collectif des Convivialistes ne fait donc pas qu’ajouter une 

dimension militante, mais il explicite et systématise les implications politiques latentes de la 

convivialité, en les formulant sous la forme de principes normatifs communs. Ce passage de 

l’éthique au politique est cohérent avec l’intuition initiale d’Illich selon laquelle la 

transformation du rapport aux outils, aux savoirs et au temps suppose également une 

transformation des rapports sociaux et des institutions. De fait, la convivialité, en raison de 

son plus grand ancrage politique, fournit des pistes d’applications concrètes qui peuvent 

influer sur les éléments que Rosa définit comme les sources de l’aliénation. Cette affirmation 

sera élaborée dans la section suivante.  

La seconde critique souligne l’incohérence qu’il y a à rechercher délibérément la 

résonance, puisque celle-ci repose sur un rapport spontané et non maîtrisé au monde. 

Conscient de ce paradoxe, Rosa introduit la notion de semi-disponibilité : « [l]es choses dont 

nous disposons complètement, c’est-à-dire dans les quatre dimensions, perdent leur qualité 

de résonance. La résonance implique donc la semi-disponibilité » (Rosa, 2020, p. 57). En 



 

87 

d’autres termes, selon les quatre niveaux de disponibilité établis par Rosa (être visible, 

atteignable, maitrisable et utilisable), l’objet de résonance doit être visible et atteignable sans 

être maitrisable ni utilisable. L’impossibilité de maitriser ou d’utiliser un objet pour toucher 

à son potentiel résonant est incompatible avec la possibilité d’en disposer, puisqu’il échappe 

au contrôle externe. Comment peut-il alors être conséquent d’en faire une recherche active, 

si le principe même de l’activité résonante est qu’elle échappe à toutes formes de 

planification ? On voit difficilement comment la notion de semi-disponibilité offre une 

réponse à ce paradoxe. Comment « établir » ou « créer » une zone de semi-disponibilité sans 

rechercher à maîtriser le monde. Cela laisse à penser que la résonance est le résultat d’un 

calcul précis de notre approche face au monde, comme si nous pouvions fixer un seuil 

critique de la disponibilité. Il faudrait alors chercher la résonance, juste assez pour ne pas 

tomber dans les stades plus avancés de disponibilité. Cela place ainsi la responsabilité sur 

l’individu qui doit reconnaitre le juste milieu. Comme l’explique lui-même Rosa :  

La surcharge d’attentes de résonance semble de fait un obstacle assuré à leur 
réalisation. À vouloir contrôler toutes les conditions et parer à toute perturbation 
éventuelle, on entrave paradoxalement l’état de résonance dispositionnelle 
puisque l’on adopte dès lors un mode de relation muette au monde qui cherche 
à rendre la résonance disponible (Rosa, 2018, p. 588-589). 

 

Cette approche ne permet pas de créer une réponse structurelle au problème social qu’est 

l’aliénation, elle incite plutôt les individus à accumuler le plus d’événements de résonance 

dans une vie. L’auteur reconnait lui-même cette limite :  

La capacité de réification se tient ainsi au service de la promesse de résonance, 
conformément à sa logique culturelle. Or l’histoire du développement des 
forces modernes de réification a inversé ce rapport : l’exigence de résonance 
des sujets est désormais exploitée comme une ressource et une force productive 
dans la lutte concurrentielle et sa transformation en désir d’objet 
commercialisable fait d’elle un moteur dans le processus d’extension de l’accès 
économico-technique au monde. La réification est devenue ainsi le mode 
fondamental de relation au monde de la modernité tardive, tandis que 
l’orientation vers la résonance n’est concédée qu’à l’état d’exception et 
confinée dans de simples oasis (Rosa, 2021, p. 682-683). 



 

88 

Cette contradiction mène à croire que la résonance ne peut être érigée comme un objectif à 

atteindre directement, car il est nécessaire d’instaurer des politiques qui la favorisent pour 

pouvoir la mettre en valeur. Tout comme on ne force pas une fleur à fleurir, on déploie un 

environnement propice pour permettre à la résonance de se développer. 

 

3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération 

Dans Accélération, Rosa explore cinq formes d’inertie, ou de décélération, dont fait 

partie la décélération intentionnelle. Celle-ci comporte deux formes, soit la décélération 

comme idéologie et la décélération comme stratégie d’accélération. La décélération comme 

idéologie n’est pas sans soulever quelques interrogations, car elle inclut de multiples 

phénomènes de décélération volontaire motivée idéologiquement, notamment la 

décroissance. Malgré le fait que Rosa soutient qu’il est : « indispensable de définir 

rigoureusement les formes, la fonction et le statut des processus et des phénomènes qui se 

dérobent à une dynamisation ou qui s’y opposent activement » (Rosa, 2011, p. 105-106), 

l’idée de décélération comme idéologie est peu développée dans ses travaux.  

Plaçant toutes les formes de mouvements politiques s’opposant à l’accélération dans 

le même bateau, il affirme que : « [l]a nostalgie, constitutive de la modernité, d’un monde 

perdu, paisible, stable et harmonieux est portée par des représentations imaginaires de la 

prémodernité, qui s’associent, dans des mouvements de protestation sociale, à des 

représentations d’une postmodernité ou d’une ‘’contre-modernité’’ en marge de 

l’accélération » (Rosa, 2011, p. 111). Cette vision romantique d’une lutte pour un passé 

fantasmé, bien qu’elle puisse correspondre à certains mouvements (qui ne sont d’ailleurs pas 

nommés), ne saurait représenter l’ensemble du mouvement pour la décroissance puisqu’elle 

fait abstraction des motivations exprimées par les militant.e.s qui la portent. Il affirme 

néanmoins que : « [l]e but de cette idéologie est de stopper, au nom d’une société ou d’une 

vie meilleure, le processus d’accélération de la modernité. Elle se nourrit à des sources très 



 

89 

diverses, d’origine religieuse, écologiste, ultra-conservatrice et anarchiste » (Rosa, 2011, p. 

112). 

Selon Rosa, dans Accélération, la décroissance ne peut être une solution à 

l’aliénation, car il la perçoit comme une simple décélération intentionnelle parmi d’autres, 

incapable de remédier aux problèmes sous-jacents de l’accélération sociale. Cependant, cette 

vision sous-estime le caractère distinct, ainsi que la dimension politique et structurante du 

projet de décroissance. Comme l’explique Serge Latouche dans Petit traité de la 

décroissance sereine :  

 

Le changement indispensable de cap n’est pas de ceux qu’une simple élection 
pourrait résoudre en mettant en place un nouveau gouvernement ou en votant 
en faveur d’une autre majorité. Ce qui est nécessaire est beaucoup plus radical : 
une révolution culturelle, ni plus ni moins, qui devrait déboucher sur une 
refondation du politique (Latouche, 2004, p. 54).  
 
 

Le traitement expéditif que Rosa réserve à la critique de la décélération volontaire 

idéologiquement motivée donne à penser qu’il n’a guère pris le temps d’en explorer les 

fondements. Contrairement aux autres formes de décélération, qui peuvent être vues comme 

des réponses réactionnaires et temporaires à l’accélération, la décroissance propose une 

réorientation fondamentale de l’organisation économique et sociale. À l’inverse de ce que 

Rosa dénonce comme étant : « des formes de décélération intentionnelle qui ne se dirigent 

pas contre les structures temporelles de la ‘’société de l’accélération’’, mais qui peuvent être 

au contraire tout à fait compatibles avec elles » (Rosa, 2011, p. 113), elle consiste en un projet 

politique structurant qui appelle à une transformation radicale des modes de production et de 

consommation. Elle propose de réorienter les politiques publiques vers la satisfaction des 

besoins fondamentaux, le renforcement des communautés locales, en évitant les excès : 

« [a]vant tout, il s’agit de savoir si le bien-être vécu requiert nécessairement de posséder dix 

paires de chaussures, souvent de mauvaise qualité, plutôt qu’une ou deux solides. [...] Je 

réponds que les besoins acceptables devraient être déterminés par la communauté tout entière 

— la municipalité » (Latouche, 2004, p. 86). 



 

90 

 

En ce sens, elle s’attaque aux causes systémiques de l’accélération, telles que la 

compétitivité exacerbée et la pression constante de production, en proposant un modèle de 

société où le temps est revalorisé : « [r]éduire, c’est aussi ralentir et donc résister à l’empire 

de la vitesse et aux tendances actuelles » (Latouche, 2004, p. 88). Ainsi comprise, la 

décroissance repose sur l’idée qu’il est possible de concevoir des modèles politiques, sociaux 

et économiques qui cherchent délibérément à ralentir le rythme de la vie sociale dans le but 

explicite de lutter contre l’aliénation.  

 

Cependant, si dans Accélération présente la décroissance comme une forme de 

décélération parmi d’autres, le discours est drastiquement différent dans Résonance où Rosa 

consacre un chapitre entier sur les possibilités de la postcroissance (Rosa, 2018, Les crises 

de la résonance dans la modernité tardive et les contours d’une société postcroissance, p. 

657), où il affirme notamment que : « [l]es impératifs d’accroissement propres à la société de 

croissance, on l’a vu, entrent de plus en plus en contradiction avec le désir et la promesse de 

résonance de la modernité » (Rosa, 2018, p. 661). Il va même jusqu’à dire : 

 

Le rapport de stabilisation réciproque entre, d’une part, une formation sociale 
structurellement axée sur l’accroissement et l’extension de l’accès aux choses et, 
d’autre part, des formes essentiellement muettes de relations au monde s’est 
révélé le problème fondamental de la modernité tardive. Le dépassement de la 
logique d’accroissement et la transformation de la relation au monde s’imposent 
par conséquent comme le défi central que la modernité est aujourd’hui appelée 
à relever (Rosa, 2018, p. 672). 

 

Toujours dans le même ordre d’idées, dans Résonance, la subordination du capitalisme est 

vue comme primordiale pour atteindre l’idéal de la vie bonne : 

 

le type et la qualité des relations au monde seront déterminés par la contrainte 
d’accroissement économique. Le rapport inverse, l’ajustement des rapports 
économiques à la qualité des relations au monde, ne sera réalisable qu’à 
condition que nous parvenions à réinsérer le marché et la concurrence dans la 
vie sociostructurelle. En d’autres termes : sans une canalisation et, plus encore, 



 

91 

sans un remplacement de la machine « aveugle » d’exploitation capitaliste par 
des institutions économiques démocratiques capables d’assujettir les décisions 
en matière d’objectifs, de formes et de moyens de production aux critères de vie 
réussie, il sera impossible de réaliser une forme plus résonante de relation 
institutionnalisée au monde (Rosa, 2018, p. 675). 
 

Il apparait donc clairement que, même pour Rosa, les pistes ouvertes par la décroissance sont 

à considérer, et même essentielles, pour répondre aux impasses de la modernité tardive. 

 

3.2 IMPACTS DE LA CONVIVIALITÉ SUR L’ALIÉNATION 

À la lumière de ces constats, il convient maintenant d’analyser en quoi la convivialité 

peut constituer une forme de réponse aux formes d’aliénation décrites par Rosa. Cette 

réponse passe nécessairement par une atténuation des dynamiques d’accélération, mais aussi 

par une modulation des effets liés à la désynchronisation et à la surdisponibilité. 

3.2.1 Prévention de l’accélération 

Premièrement, la convivialité lutte contre l’aliénation en prévenant l’accélération dans 

ses trois composantes, soit l’accélération technique, le changement social et le rythme de la 

vie. Selon Rosa, l’accélération technique implique une augmentation constante de la vitesse 

dans les domaines de la communication, du transport, de la production, de la distribution et 

de la consommation. Cela transforme les rapports spatio-temporels de la société, en cherchant 

à optimiser l’efficacité et la rentabilité au détriment des processus naturels et humains. La 

convivialité, en revanche, repose sur l’idée de limites délibérées et de sobriété volontaire. 

Illich affirme que le bien-être des personnes ne s’améliore pas nécessairement par le 

développement de la technique ni de l’accès aux biens : « [u]ne société qui définit le bien 

comme la satisfaction maximale du plus grand nombre de gens par la plus grande 

consommation de biens et de services industriels mutile de façon intolérable l’autonomie de 

la personne » (Illich, 1973, p. 31). 

 



 

92 

L’approche conviviale rejette donc la logique de l’innovation technique qui consiste à 

maximiser la vitesse et l’efficacité et propose plutôt d’établir des limites au développement 

technique en privilégiant des outils maniables. Cette prévalence de l’outil maniable limite le 

développement des outils manipulables, prévenant de fait un progrès technique qui ne serait 

pas nécessaire pour les outils qui fonctionnent déjà. Cette approche, qui pour Illich vise à 

favoriser l’autonomie individuelle, permet alors d’avoir une accélération technique moins 

forte, car sa pertinence même est remise en question. En tant qu’héritier de cette pensée, le 

mouvement de décroissance avec son programme en « huit R » appelle également à une 

réduction de l’accélération technique, particulièrement par la réduction et la réutilisation. Au 

niveau de la réduction, Latouche souligne simplement qu’ : « [i]l s’agit d’abord de limiter la 

surconsommation et l’incroyable gaspillage de nos habitudes » (Latouche, 2004, p. 63). Il en 

va de même pour la réutilisation, qu’il définit comme : « la nécessité de réduire le gaspillage 

effréné, de combattre l’obsolescence programmée des équipements et de recycler les déchets 

non réutilisables directement » (Latouche, 2004, p. 68). Cela signifie concrètement de 

valoriser des pratiques comme l’artisanat, les réseaux locaux et la production à échelle 

humaine en fonction des besoins réels établis par la communauté. Ces changements 

d’habitude de consommation engendrent nécessairement une baisse de la production par la 

réduction de la demande. Cette mesure permet de limiter l’accélération technique, car celle-

ci est intimement liée avec la production :  

 

Dans le système capitaliste, la vitesse de production en croissance constante va 
nécessairement de pair avec une augmentation des vitesses de distribution et de 
consommation, qui sont elles-mêmes stimulées par les innovations 
technologiques et sont donc également à l’origine du fait que les structures 
matérielles de la société se reproduisent et se transforment dans des laps de temps 
de plus en plus courts (Rosa, 2011, p. 98). 

 

La réponse qu’apporte une conception conviviale du monde sur l’accélération technique 

repose prioritairement sur des outils maniables qui ont la capacité de transformer le rapport 

à la consommation. 

 



 

93 

Deuxièmement, l’accélération du changement social chez Rosa correspond à une 

transformation rapide et continue des structures sociales, des pratiques culturelles et des 

modes de vie. Contrairement à l’accélération technique, qui est intentionnelle et orientée vers 

un but précis, l’accélération du changement social se manifeste de manière diffuse et 

imprévisible. Elle se traduit par une modification accélérée des normes, des valeurs, des rôles 

sociaux, et des institutions. Selon Rosa, cette compression du présent génère une instabilité 

structurelle, puisque les repères culturels et sociaux deviennent rapidement désuets, ce qui 

fragilise l’identité personnelle et collective. 

 

La convivialité et le mouvement de décroissance partagent une préoccupation 

commune face à cette dynamique d’accélération du changement social. Comme l’explique 

Illich : « [l]e souci de toujours renouveler modèles et marchandises — usure rongeuse du 

tissu social — produit une accélération du changement qui ruine le recours au précédent 

comme guide de l’action » (Illich, 1973, p. 11). Ce « recours au précédent comme guide de 

l’action » réfère à l’usage et la transmission de connaissances dans une communauté. La 

solution offerte par le mouvement convivialiste est de valoriser les pratiques communautaires 

ancrées dans la durée, cherchant ainsi à réintroduire de la stabilité au sein d’un monde en 

perpétuelle mutation. Sans être un repli réactionnaire, Illich explore cette idée principalement 

dans ses réflexions sur les soins de santé, dont il déplore la perte de savoirs ancestraux. Ce 

mode d’interactions permet une réintroduction et une préservation des pratiques 

vernaculaires qui, bien qu’imparfaites, permettent aux agents de garder une certaine part de 

contrôle dans leurs soins de base, plutôt que de déléguer complètement à une classe d’experts. 

 

De fait, une préservation des savoirs vernaculaires facilite une conservation des points 

de repère sociaux, propre à chaque groupe. Par ailleurs, le mouvement plus large de la 

décroissance appelle à un recentrage des décisions politiques. Latouche l’explique dans son 

programme des « huit R » avec « relocaliser » : « [d]ans l’optique de construire une société 

de décroissance sereine, la relocalisation n’est pas seulement économique. C‘est la politique, 

la culture, le sens de la vie qui doivent retrouver leur ancrage territorial. Ce qui implique que 



 

94 

toute décision économique, politique, culturelle, pouvant être prise à l’échelle locale, doit 

être prise localement » (Latouche, 2004, p. 63). En valorisant des pratiques locales et 

résilientes, la décroissance cherche à créer un modèle de société où les changements sociaux 

proviennent de choix collectifs délibérés. La vitesse de transformation des structures sociales 

et culturelles est donc plus à même de respecter les rythmes naturels, tout en soutenant une 

identité collective alors ébranlée par la désuétude des repères.  

 

Dans cette optique, il devient pertinent de considérer les pratiques délibératives et les 

formes d’organisation à échelle humaine comme des outils conviviaux au sens défini par 

Illich, soit des instruments qui permettent aux individus d’agir avec autonomie dans leur 

environnement social. Ces dispositifs — assemblées locales, espaces de discussion, projets 

collectifs territorialisés — offrent des médiations entre l’individu et le monde, et permettent 

une participation active à la construction du sens commun. C’est précisément ce rôle 

médiateur de l’outil que Rosa tend à négliger dans sa théorie de la résonance. Bien que Rosa 

accorde une grande importance à l’expérience subjective de résonance, mais accorde peu 

d’importance à l’objet ou l’outil qui rend cette résonance possible. Or, dans ses propres 

exemples, les outils conviviaux agissent bel et bien en tant que médiateurs de résonance — 

pensons, par exemple, à un parc municipal, à un instrument de musique ou une bonne recette. 

Ces médiations ne sont pas neutres ni accessoires : elles sont façonnées par des choix 

culturels, sociaux et politiques, et ouvrent des canaux concrets vers la résonance. En éludant 

cette dimension de la fabrication humaine des dispositifs de médiation, Rosa limite l’analyse 

à une réception passive du monde créé. À l’inverse, Illich remet au cœur de la réflexion le 

rôle de l’agir humain, de la conception et du choix des outils. Ce déplacement théorique 

permet de ne pas confondre la résonance avec un événement hasardeux ou mystique, mais 

d’y voir une construction sociale possible, ancrée dans des pratiques, des institutions et des 

technologies choisies pour leur capacité à favoriser des liens humains riches, équitables et 

autonomes. En ce sens, Illich propose une articulation forte entre l’éthique et le politique, où 

la manière dont les outils sont conçus, distribués et utilisés devient un levier fondamental de 

transformation sociale. 



 

95 

 

Troisièmement, l’accélération du rythme de la vie correspond à l’impression que 

chaque élément qui compose le quotidien s’accélère, avec un enchaînement d’actions qui se 

déroulent à vitesse croissante. Il s’agit de faire plus de choses en moins de temps, un 

phénomène qui provoque une sensation constante de manque de temps et d’urgence. Rosa 

précise que cette accélération n’est pas simplement causée par des facteurs techniques ou 

sociaux isolés, mais qu’elle résulte d’une dynamique culturelle, économique et sociale plus 

large qui pousse les individus à optimiser leur temps en permanence. Ce phénomène est 

paradoxal : l’accélération technique, censée libérer du temps par une efficacité accrue, 

produit au contraire une multiplication des activités, qui alimente un sentiment généralisé de 

pression temporelle (Rosa, 2011, p. 187). En d’autres mots, la hausse de la consommation de 

biens et de services nécessite également une hausse du temps qui y est consacré, tant au 

niveau de l’acquisition, de l’usage et du temps de travail nécessaire pour en faire l’achat. 

 

La convivialité, par son appel à une vie volontairement simplifiée et orientée vers des 

pratiques partagées, contribue à un ralentissement intentionnel du rythme de la vie. Par 

l’ascèse conviviale, c’est-à-dire par sa conception même de la vie bonne, Illich encourage 

une réappropriation du temps libéré de l’impératif de productivité et décourage une forme de 

frénésie consumériste qui pousse à accumuler les biens et les expériences. À l’opposé, il 

présente un idéal de la vie bonne fondée sur l’austérité : 

 

L’homme qui trouve sa joie et son équilibre dans l’emploi de l’outil convivial, 
je l’appelle austère. Il connaît ce que l’espagnol nomme la convivencialidad, il 
vit dans ce que l’allemand décrit comme la Mitmenschlichkeit. Car l’austérité 
n’a pas vertu d’isolation ou de clôture sur soi. […] L’austérité fait partie d’une 
vertu plus fragile qui la dépasse et qui l’englobe : c’est la joie, l’eutrapelia, 
l’amitié (Illich, 1973, p. 12-13). 
 

En promouvant une approche qui valorise l’autolimitation et la sobriété conviviale, Illich 

cherche à rétablir un rapport au temps basé sur une participation active aux pratiques 

quotidiennes plutôt qu’une quête incessante de productivité : « [l]orsqu’une société refoule 



 

96 

la convivialité en deçà d’un certain niveau, elle devient la proie du manque ; car aucune 

hypertrophie de la productivité ne parviendra jamais à satisfaire les besoins créés et multipliés 

à l’envi » (Illich, 1973, p. 28). Il partage l’idéal de Rosa où la vie se compose de relation 

qualitative aux activités créatrices de sens et propose un modèle de vie où le bien-être ne 

repose pas sur l’accumulation d’expériences ou d’actions : 

 

Pour être efficient et rencontrer les besoins humains qu’il détermine aussi, un 
nouveau système de production doit retrouver la dimension personnelle et 
communautaire. La personne, la cellule de base conjuguent de façon optimale 
l’efficacité et l’autonomie : c’est seulement à leur échelle que se déterminera 
le besoin humain dont la production sociale est réalisable (Illich, 1973, p. 27). 
 

En prônant une vie axée sur la sobriété volontaire, la convivialité vise à restaurer un équilibre 

entre les individus et leur environnement, fondé sur la reconnaissance mutuelle, l’entraide, 

et l’échange non marchand. Il en va de même pour les mouvements décroissantistes et leur 

valorisation de la réduction. Loin de concerner uniquement la consommation, la réduction 

prend également un sens plus large : 

 

Réduire le temps de travail, enfin, est un élément essentiel [...] On ne construira 
pas une société sereine de décroissance sans retrouver les dimensions refoulées 
de la vie : le loisir de faire son devoir de citoyen, le plaisir des activités de 
fabrication libre, artistique ou artisanale, la sensation du temps retrouvé pour 
le jeu, la contemplation, la méditation, la conversation, voire tout simplement 
la jouissance d’être en vie (Latouche, 2004, p. 67).  
 

Latouche va même jusqu’à affirmer qu’ : « [a]ccroitre le temps non contraint pour permettre 

l’épanouissement des citoyens dans la vie politique, privée et artistique, mais aussi dans le 

jeu ou la contemplation, est la condition d’une nouvelle richesse » (Latouche, 2004, p. 125). 

En proposant des formes de production locale et non standardisée, ce système encourage des 

modes de vie qui valorisent des rapports humains plus directs et authentiques. Comme le dit 

lui-même Rosa, une vie épurée d’une consommation excédentaire aux besoins permet d’avoir 

un rythme de vie plus calme :  

 



 

97 

Ce qui ne fait pas de doute, en tout cas, c’est que le fait de disposer d’un nombre 
croissant de biens et d’informations réduit le temps que l’on peut consacrer à 
chaque objet [...] On pourrait multiplier les exemples des contraintes de 
l’accélération, qui montrent une fois de plus à quel point les logiques de 
l’augmentation quantitative et de l’accélération sont liées dans la société 
moderne (Rosa, 2011, p. 157). 

 

Il ajoute ensuite que :  

 

Cette élévation est encore accentuée par le fait que le temps nécessaire pour 
opérer des choix de manière rationnelle et informée et pour coordonner et 
synchroniser les activités ne cesse d’augmenter. L’offre croissante de biens et 
de services de plus en plus complexes, d’une part, la dérégulation, la 
flexibilisation, la déroutinisation, d’autre part, en sont également responsables. 
Elles ont pour conséquence que les processus de décisions concernant les 
différentes options, qui s’offrent avec une fréquence toujours plus grande 
deviennent eux-mêmes de plus en plus complexes, et exigent donc plus de 
temps (Rosa, 2011, p. 157-158). 

 

En somme, par la valorisation de la lenteur, des liens et activités signifiantes et par une baisse 

de la consommation effrénée, l’application de valeurs conviviales mène à un rythme de vie 

plus lent. Toutefois, pour que cet idéal de ralentissement acquière une portée véritablement 

transformatrice, il est nécessaire de dépasser le seul registre éthique de la vie bonne pour 

aborder le politique. Si Rosa met en avant l’importance d’expériences de résonance comme 

antidote à l’aliénation moderne, il tend à concevoir ces expériences comme des événements 

subjectifs, sans interroger les conditions structurelles qui permettent leur émergence. C’est 

ici qu’Illich introduit un déplacement théorique. En centrant sa critique sur les outils, il insiste 

sur la manière dont les dispositifs techniques et institutionnels façonnent notre rapport au 

monde. L’outil convivial d’Illich ne sert pas uniquement à restaurer une autonomie éthique 

individuelle, il constitue aussi un levier de politisation. Il devient un moyen de refaire du 

politique à partir du quotidien, en redonnant à chacun la capacité d’agir dans son 

environnement à travers des médiations choisies et appropriées. Contrairement à Rosa, qui 

s’en remet principalement à l’expérience vécue de la résonance, Illich propose une voie 

tangible pour la construction d’une société plus juste, soit de penser la fabrication, la 



 

98 

diffusion et la gouvernance des outils comme un acte politique fondamental. Ce passage de 

l’éthique à l’institution du politique par l’outil convivial permet de sortir d’une posture 

purement critique ou contemplative pour envisager des pratiques concrètes de transformation 

sociale. Ainsi, là où Rosa identifie l’aliénation, Illich esquisse les moyens de sa désactivation. 

3.2.2 Frein aux possibilités de désynchronisation 

Par le terme « désynchronisation », Rosa entend une friction entre d’une part l’accélération 

et d’autre part les différentes formes de décélération. Comme l’explique Frédéric Legault : 

 

Si l’on est d’accord avec la lecture temporelle de la société proposée par Rosa, 
l’on pourrait constater aisément deux choses ; tout d’abord, l’impossibilité que 
l’ensemble des systèmes sociaux peuvent opérer sur la même vitesse et, 
ensuite, les risques de désynchronisation que ce premier constat implique. En 
effet, rien n’indique précisément qu’il serait envisageable de concevoir un 
processus monolithique et homogène d’accélération sociale (Legault, 2016, p. 
20). 

 

Alors que Rosa associe les ralentissements ou les freins à l’accélération au concept de 

décélération, il consacre également un chapitre entier d’Accélération (chapitre 12, Politique 

situative : des horizons temporels paradoxaux entre désynchronisation et désintégration) aux 

enjeux de désynchronisation qui affecte la prise de décision politique. Dans ce chapitre, il 

soutient notamment que : 

L’une des difficultés centrales, spécifiquement temporelles, de la politique 
démocratique est donc qu’une formation de la volonté participative et 
délibérative, qui intègre un large espace public, ne peut être accélérée que dans 
des conditions sociales déterminées et dans des limites étroites. La synthèse et 
l’articulation des intérêts collectifs, et la recherche de la décision démocratique, 
sont et restent des processus extrêmement longs, et la politique démocratique 
est par conséquent particulièrement exposée au risque d’une désynchronisation 
par rapport à des évolutions sociales et économiques susceptibles d’une plus 
forte accélération (Rosa, 2011, p. 310). 

 

La notion de désynchronisation du politique désigne un décalage temporel croissant entre le 

rythme accéléré des dynamiques économiques et technologiques et le rythme plus lent des 



 

99 

processus délibératifs caractéristiques des régimes démocratiques. En d’autres termes, les 

systèmes économiques et sociaux modernes évoluent beaucoup plus rapidement que les 

systèmes politiques démocratiques qui, par leur nature même, nécessitent un temps 

considérable pour délibérer et prendre des décisions. En particulier, les processus délibératifs 

qui sont essentiels à la démocratie (comme le débat public, la consultation, la négociation et 

la formation de décisions collectives) tendent à devenir de plus en plus longs et complexes à 

mesure que les sociétés deviennent plus hétérogènes, c’est-à-dire composées de populations 

aux intérêts, besoins et valeurs de plus en plus diversifiés : 

 

[M]oins le consensus sur les valeurs d’une société est prévisibles, moins les 
principes de motivation et de légitimation du débat politique sont définis par la 
tradition et la convention, et plus il devient ardu de parvenir à un consensus, 
autrement dit de former une volonté suscitant l’adhésion. Et, de fait, toutes les 
sociétés de la modernité avancée tendent à devenir de plus en plus pluralistes et 
« postconventionnelles » (Rosa, 2011, p. 323). 

 

Ce décalage temporel entraîne une forme d’autonomisation progressive du système 

économique par rapport au système politique. Autrement dit, l’économie, qui repose sur des 

décisions rapides, des ajustements constants et une recherche permanente d’efficacité, 

devient de plus en plus indépendante des processus démocratiques qui, au contraire, exigent 

du temps et de la réflexion. Cela crée une situation où les institutions politiques sont perçues 

comme trop lentes, inefficaces ou inadéquates pour répondre aux défis imposés par les 

transformations économiques rapides. 

 

Rosa utilise l’expression de « politique situative » pour désigner ce phénomène. Cela 

signifie que, plutôt que de répondre aux problèmes sociaux à travers des processus 

démocratiques complets et réfléchis, les décisions politiques tendent à être prises de manière 

ad hoc, c’est-à-dire en fonction des situations immédiates, souvent sous la pression de 

l’urgence économique ou technologique. La politique devient alors réactive : « [elle] perd 

ainsi son rôle d’acteur de l’organisation, pour jouer désormais le rôle d’un participant 

principalement réactif » (Rosa, 2011, p. 321), s’adaptant constamment aux besoins imposés 



 

100 

par l’accélération socio-économique. Ce faisant, il met en évidence une incompatibilité entre 

le rythme accéléré des processus économiques et techniques et les processus délibératifs de 

la démocratie. 

Or, la convivialité d’Ivan Illich et le mouvement de décroissance offrent des réponses 

conceptuelles intéressantes à ce problème. Elles proposent une critique fondamentale de la 

logique d’accélération en soulignant l’importance de restructurer les processus décisionnels 

dans des sphères décentralisées, pour qu’ils soient compatibles avec une participation plus 

directe et démocratique. Illich affirme d’ailleurs que : « la limitation et le contrôle des outils 

sociaux seront le fait d’un processus de participation et non d’un oracle d’experts » (Illich, 

1973, p. 29), ce qui souligne l’importance de la participation citoyenne dans les prises de 

décisions politiques. La posture illichienne sous-tend une participation des individus à 

l’établissement des valeurs sociales : « [l]a relation conviviale, toujours neuve, est le fait de 

personnes qui participent à la création de la vie sociale » (Illich, 1973, p. 28). Cette 

proposition s’appuie sur les fondements théoriques de la critique sociale développée dans La 

Convivialité qui affirme que les institutions modernes tendent à devenir contre-productives 

lorsqu’elles dépassent un seuil de complexité et de centralisation. Pour Illich, une société 

juste repose sur la capacité des individus à façonner activement leur propre environnement 

social à travers des outils et des institutions conviviales, c’est-à-dire accessibles, 

compréhensibles et contrôlables par tous. En ce sens, la centralisation excessive des 

processus décisionnels limite l’autonomie individuelle et collective, générant une forme 

d’aliénation structurelle. 

Le mouvement de décroissance développe une critique similaire et revendique la 

nécessité de ralentir pour restaurer un contrôle démocratique sur nos choix collectifs, en 

affirmant que la logique d’accélération et de croissance infinie, caractéristique de la 

modernité capitaliste, engendre une perte de sens démocratique et un affaiblissement des 

capacités d’agir des citoyens. La notion de relocalisation, qui fait partie du programme en 

« huit R » de Latouche, est particulièrement révélatrice. Cela s’illustre notamment par la 

volonté de développement de réseaux décisionnels décentralisés :  



 

101 

La relocalisation occupe donc une place centrale dans l’utopie concrète et se 
décline presque immédiatement en programme politique. La décroissance 
semble rénover la vieille formule des écologistes : penser globalement, agit 
localement. Si l’utopie de la décroissance implique une pensée globale, sa 
réalisation démarre sur le terrain. Le projet de décroissance locale comprend 
deux volets : l’innovation politique et l’autonomie économique (Latouche, 
2004, p. 71-72). 

 

Par « innovation politique », Latouche suggère de rapprocher le politique des instances 

citoyennes. Il nomme plusieurs exemples, dont le concept de « biorégion », aujourd’hui 

repopulariser par Alain Deneault (Faire que ! L’engagement politique à l’ère de l’inouï, 

2024), où : « [c]e qui compte, c’est l’existence d’un projet collectif enraciné dans un territoire 

comme lieu de bien en commun et donc à préserver et à soigner pour le bien de tous. [...] Il 

s’agit de l’espace de la reconnaissance identitaire et de la capacité d’action coordonnée et 

solidaire » (Latouche, 2004, p. 74). Un autre exemple est la mise en place de systèmes de 

production agroécologique en circuits courts. Ce niveau permet la création de structure où 

les processus décisionnels sont participatifs, comme les coopératives ou des associations 

locales, qui facilitent la délibération et le consensus. Finalement, un autre exemple repose sur 

les initiatives urbaines de convivialité, comme les ruelles vertes, les coopératives d’habitation 

ou les centres communautaires, qui contribuent à synchroniser les décisions locales avec les 

besoins communautaires. Cette application des principes conviviaux s’accorde tout à fait 

avec une éthique de la résonance, puisque :  

 

La théorie de la résonance, enfin, plaide en faveur de la réhabilitation d’une 
forme d’organisation démocratique dans laquelle la politique n’est plus avant 
tout la sphère de la lutte d’intérêt, du conflit et de la bataille pour la défense des 
droits, mais qui conçoit au contraire la démocratie comme un instrument 
d’assimilation des institutions publiques, des structures dominantes et du cadre 
de vie commune, bref comme une forme d’organisation ouvrant des 
perspectives d’expériences d’autoefficacité véritablement collectives et de 
rapports de résonance politique (Rosa, 2013, p. 708). 

 

En remettant les rênes des décisions politiques à un niveau communautaire, la 

désynchronisation peut s’estomper, car le politique reprend un rythme plus près des réalités 



 

102 

collectives. Comme le rappel Rosa : « [l]a croissance, l’accélération et le développement de 

l’innovation ne sont pas des processus autonomes ou autocommandés. Ils sont mis en œuvre 

par les sujets politiques et économiques » (Rosa, 2018, p. 659). L’effet de désynchronisation 

n'est donc pas une fatalité. Ainsi, l’appel à restructurer les processus décisionnels dans des 

sphères décentralisées n’est pas seulement une revendication organisationnelle, mais découle 

d’une vision éthique et politique du monde, où l’autonomie, la participation et la justice 

sociale deviennent des principes directeurs. 

 

3.2.3 Prévention d’une surdisponibilité 

Dans un autre ordre d’idées, puisqu’une société conviviale évite le monopole radical et 

les technologies inaccessibles, elle évite de tomber dans l’indisponibilité par trop de 

disponibilité – cette une situation où la surabondance d’options, de connexions, d’outils et 

d’accès à l’information entraîne un affaiblissement de la capacité humaine à se relier 

authentiquement au monde :  

 

Car les processus de mise à disposition ont un revers aussi puissant que 
paradoxal : à bien des égards, le « monde de la vie » dans la modernité 
tardive devient de plus en plus indisponible, opaque et incertain. Avec pour 
conséquence le retour de l’indisponibilité dans la vie concrète, mais sous 
une forme modifiée et angoissante, comme une sorte de monstre qui se 
serait créé lui-même (Rosa, 2020, p. 133). 
 

En d’autres termes, plus nous rendons le monde disponible par des moyens techniques 

sophistiqués, plus nous perdons notre capacité à en faire une expérience riche et significative. 

Rosa parle d’une disponibilité totale qui érode la profondeur des expériences humaines, car 

elle substitue la connexion instantanée et utilitariste à une relation authentique avec le monde. 

Certains exemples se constatent dans la vie courante, notamment la surabondance d’outils de 

communication, comme les cellulaires ou les réseaux sociaux, qui génère une dispersion de 

l’attention et un sentiment de superficialité dans les interactions. 

 



 

103 

Ivan Illich offre une réponse indirecte, mais puissante, à cette problématique par son 

concept de monopole radical, qu’il considère comme un état où un outil ou une technologie 

particulière devient tellement central dans une société qu’il n’est plus possible de fonctionner 

sans y recourir. La société conviviale, telle qu’il la conçoit, repose sur l’accessibilité 

démocratique des outils, c’est-à-dire leur mise à disposition de manière égale, transparente, 

et sans monopolisation par des experts ou des institutions centralisées. Ce modèle contraste 

radicalement avec celui de la modernité technologique décrite par Rosa, qui tend à multiplier 

l’accès au monde par l’innovation technique tout en le rendant simultanément inaccessible 

en raison de sa complexité croissante. Pour Illich, la critique du monopole radical signifie 

que les outils et les systèmes ne doivent pas devenir indispensables ni exclusifs. En d’autres 

termes, ils doivent demeurer des options parmi d’autres. Contrairement aux outils modernes 

qui créent une dépendance structurelle (ex. : automobiles dans des environnements conçus 

uniquement pour elles), les outils conviviaux permettent une pluralité d’approches. Cela 

réduit la disponibilité illimitée au profit d’une disponibilité intentionnelle. Par exemple, on 

peut penser à un réseau de transport convivial qui favoriserait des solutions diversifiées 

(marche, vélo, transports en commun accessibles) qui n’imposent pas de standardisation ou 

d’autres formes d’indisponibilités liées au monopole de la voiture, dont l’exemple le plus 

frappant est sans doute les bouchons de circulation. Ce type d’outil permet de préserver et 

d’accroître l’agentivité des individus qui gagnent alors en contrôle sur leur vie. 
 

L’outil convivial est central dans la critique de la modernité technologique d’Illich, en 

ce qu’elle fait perdre une certaine simplicité des outils qui les rend accessibles et qui préserve 

l’autonomie. Ce phénomène concentre le pouvoir entre les mains d’experts ou d’institutions 

spécialisées. La convivialité suppose notamment la remise en question de l’innovation 

perpétuelle, soit une limitation délibérée de l’usage des technologies lorsque celles-ci 

entravent la liberté individuelle et collective, principe qui s’oppose directement à l’impératif 

de l’accélération technique décrit par Rosa. Cela implique également la démocratisation de 

l’usage des outils, où les technologies conviviales doivent être accessibles, compréhensibles 

et modifiables par l’ensemble de la population, sans nécessiter une expertise exclusive qui 



 

104 

favoriserait la concentration du pouvoir. Lorsque les outils trop complexes sont généralisés, 

ils créent une forme d’indisponibilité par leurs exigences d’expertise ou d’infrastructure 

coûteuse qui déconnecte l’utilisateur de son environnement. Comme le nomme Rosa : 

 

La raison pour laquelle nous sommes partout confrontés dans le quotidien à des 
indisponibilités frustrantes et angoissantes tient avant tout au clivage catégoriel 
entre disponibilité de principe et disponibilité pratique, ou encore à la 
simultanéité pratique. Cette dernière, chacun en fait l’expérience lorsqu’il tente 
de baisser les vitres de sa voiture ou de desserrer le frein à main électrique alors 
que le système électronique du véhicule est bloqué. Autant de broutilles qu’on 
aurait encore rendues disponibles en quelques gestes il y a quelques années à 
peine (Rosa, 2020, p. 134). 

 

Un idéal convivial se garde de pousser le développement technologique à un niveau superflu 

pour son usage souhaité, sans compliquer inutilement ce qui fonctionne déjà. En mettant 

l’accent sur la maîtrise humaine, l’accessibilité démocratique, et la sobriété volontaire, elle 

permet de conserver une plus grande autonomie face aux outils. En somme, la société 

conviviale d’Illich, par son rejet des monopoles radicaux et son souci de rendre les outils 

véritablement accessibles, évite le piège de la disponibilité totale qui conduit à 

l’indisponibilité par surabondance. 

 

3.3 CONCLUSION DU CHAPITRE 

L’analyse des impacts de la convivialité sur l’aliénation met en lumière la pertinence 

actuelle des idées développées par Ivan Illich, particulièrement en ce qui concerne la critique 

de l’accélération sociale, de la désynchronisation et de la surdisponibilité. En proposant une 

alternative fondée sur l’autolimitation, l’appropriation communautaire des outils et la 

valorisation de pratiques locales, la convivialité apparait comme un frein efficace aux 

processus d’accélération décrits par Hartmut Rosa. Loin de se limiter à une critique abstraite, 

la convivialité offre une approche pratique qui permet de ralentir le rythme de vie, de 



 

105 

favoriser des décisions collectives décentralisées, et de rendre les outils plus accessibles et 

contrôlables par les individus. Par l’évitement des monopoles radicaux et la promotion 

d’outils conviviaux, la convivialité réduit les risques d’indisponibilité par trop de 

disponibilité, contribuant ainsi à une réappropriation significative du monde par les acteurs 

eux-mêmes. 

En outre, l’analyse démontre que la convivialité ne vise pas à supprimer les avancées 

techniques ou les changements sociaux, mais plutôt à les orienter vers des fins qui sont 

véritablement choisies et non imposées par une logique de productivité ou de rentabilité. Cela 

transparait les préoccupations actuelles de la décroissance, qui cherche à recentrer les 

processus décisionnels sur des valeurs locales, partagées et humaines. Cette démonstration 

de l’impact positif des principes de décroissance sur l’accélération est soutenue par Rosa qui 

souligne que les logiques de croissance limitent les axes de résonance : 

La difficulté grandissante à alimenter le processus global d’accroissement et de 
dynamisation ne produit donc pas seulement une crise économique continue 
[…], elle entraîne également une crise générale de la relation écologique, 
politique et subjective au monde. Dans ces trois dimensions, la stratégie 
d’extension de l’accès au monde conduit paradoxalement à des formes de perte 
du monde progressive et donc à une réduction au silence des axes de résonance 
(Rosa, 2018, p. 661). 
 
 
Finalement, cette réflexion met en évidence une concomitance profonde entre la théorie 

de la convivialité d’Illich et la théorie de la résonance de Rosa. Les deux auteurs dénoncent 

l’aliénation produite par des systèmes socio-économiques qui échappent au contrôle des 

individus et proposent, chacun à leur manière, des pistes pour retrouver une relation plus 

authentique et durable avec le monde. Dans un contexte de crise écologique, 

d’hyperconsommation et de perte de sens, la convivialité apparait comme une voie 

prometteuse pour repenser nos rapports aux techniques, aux institutions et à autrui.



 

 

CONCLUSION GÉNÉRALE 

Ce travail d’analyse a cherché à démontrer la pertinence et la complémentarité des 

concepts développés par Ivan Illich et Hartmut Rosa pour adresser des enjeux contemporains 

liés à l’aliénation dans le contexte de la modernité tardive. En explorant les liens entre la 

convivialité et la théorie de la résonance, l’objectif était de montrer comment ces perspectives 

théoriques peuvent contribuer à une critique approfondie des dynamiques d’aliénation qui 

caractérisent nos sociétés actuelles. La portée de cette recherche réside dans sa capacité à 

articuler les apports critiques de deux penseurs issus de générations et de contextes différents, 

en mettant en lumière le potentiel de leurs idées pour comprendre et éventuellement atténuer 

les formes d’aliénation propres à la société contemporaine. Plus précisément, l’étude 

souligne comment la convivialité, en favorisant l’autonomie individuelle et collective, peut 

jouer un rôle crucial dans la réhabilitation de rapports de résonance authentiques au sein d’un 

monde dominé par la recherche de performance, de vitesse et d’efficacité. Elle explique 

également comment la convivialité peut freiner les processus d’accélération en proposant des 

pratiques qui privilégient la lenteur, la délibération et l’ancrage local.  

En articulant la critique de l’outil industriel et de la société technicienne développée 

par Illich avec la théorie de la résonance de Rosa, on obtient une double lecture de 

l’aliénation qui est à la fois structurelle et existentielle, politique et subjective. On peut retenir 

que la spécificité de la pensée d’Illich repose sur sa capacité à proposer une critique radicale 

des institutions modernes. Son concept d’outil convivial désigne moins un objet technique 

qu’un principe d’organisation sociale fondé sur l’autonomie, la responsabilité et la limitation 

volontaire. Il s’agit d’un outil utilisable par chacun, sans expertise centralisée, et qui permet 

à l’utilisateur de rester maître de son usage. Cette conception s’accorde pleinement avec la 

critique que Rosa adresse aux dispositifs et infrastructures modernes qui tendent à rendre le 



 

107 

monde « indisponible », c’est-à-dire opaque, rigide et insensible à nos tentatives d’entrer en 

relation significative avec lui. 

Rosa insiste sur le fait que l’aliénation dans la modernité tardive prend la forme d’une 

perte de résonance : les individus ne parviennent plus à établir un rapport vivant, réciproque 

et transformateur avec le monde qui les entoure. Or, cette perte ne résulte pas d’un simple 

éloignement psychologique ou spirituel, mais bien d’un enchaînement de logiques sociales, 

économiques et techniques, où l’accélération permanente rend impossible une stabilisation 

des liens et des pratiques. C’est à ce point que la pensée d’Illich devient précieuse, car elle 

permet de réintroduire la question de l’agir humain, du choix technique, et, partant, la 

possibilité de concevoir des médiations conviviales — des outils, des institutions, des formes 

de vie — qui soient susceptibles de restaurer des conditions propices à la résonance. 

Autrement dit, si Rosa décrit la résonance comme une réponse affective, cognitive et 

corporelle à une sollicitation du monde, Illich fournit les conditions matérielles et sociales de 

possibilité d’une telle expérience. Dans la mesure où l’outil convivial favorise la maîtrise 

individuelle et collective des moyens d’existence, il peut être vu comme un vecteur de 

résonance. Un sentier de marche, une bicyclette, un jardin communautaire ou une 

bibliothèque librement accessible sont autant de dispositifs qui permettent une relation au 

monde non instrumentale, non consumériste, et qui engagent le sujet dans une réponse 

transformative. 

Mais là où Rosa semble s’arrêter à la description de ces expériences qualitatives, Illich 

pousse la réflexion plus loin en interrogeant les structures institutionnelles qui rendent 

possible ou non leur généralisation. Rosa reconnaît que les formes de résonance sont 

tributaires de conditions sociales spécifiques, mais il évite généralement d’assigner une 

responsabilité politique explicite à leur production ou à leur effondrement. Il s’agit pour lui 

d’une perte de résonance plus ou moins systémique, mais il ne propose pas de projet de 

transformation politique. Sur ce point, Illich, et plus encore le convivialisme contemporain, 

apportent une contribution cruciale, c’est-à-dire qu’ils insistent sur la nécessité de penser 



 

108 

l’éthique et la politique conjointement, en inscrivant les pratiques individuelles dans des 

cadres institutionnels qui soutiennent la coopération, la délibération et l’autolimitation. 

L’un des résultats importants de cette analyse est donc de montrer que la convivialité 

n’est pas seulement un correctif éthique ou un choix de style de vie alternatif, mais une 

condition politique de possibilité de la résonance. À travers les outils conviviaux, les 

pratiques locales et les institutions peuvent être réorganisées pour favoriser des rapports plus 

authentiques entre les individus et leur environnement. La convivialité fournit un modèle 

normatif alternatif à celui de la croissance, de l’efficacité et de l’optimisation. En mettant 

l’accent sur les limites, elle recentre les débats politiques sur ce que signifie vivre ensemble 

dans un monde fini, et non sur la manière de prolonger indéfiniment la fuite en avant 

technologique. 

De plus, le croisement entre Rosa et Illich permet de formuler une critique de la 

dépolitisation des enjeux de l’aliénation. Lorsque Rosa identifie une crise de sens liée à 

l’accélération, il laisse entendre que cette crise pourrait être surmontée par une modification 

de notre rapport au temps, à autrui et au monde. Toutefois, sans un cadre politique et 

institutionnel qui permette l’émergence de pratiques alternatives, cette transformation reste 

au niveau de l’idéal. La convivialité vient pallier cette limite, en montrant comment les 

structures mêmes de la société doivent être réorientées. Ces champs doivent être repensés à 

partir de la capacité des individus à cohabiter librement, à coopérer sans domination et à 

maîtriser collectivement les moyens de leur subsistance. Contrairement à la vision dominante 

de la technique comme vecteur neutre de progrès, Illich insiste sur le fait que les outils 

façonnent les sujets. Il n’est pas un simple prolongement de l’intention humaine, mais une 

structure qui peut émanciper ou aliéner. Or, cette perspective éclaire d’un jour nouveau les 

concepts de Rosa, selon lesquels la résonance suppose une relation « vibrante » entre le sujet 

et le monde, dans une logique de transformation réciproque. 

Il convient également de souligner un second apport important. En articulant la 

résonance à la convivialité, on évite le risque d’individualisation de la critique sociale. Il 

serait en effet tentant de faire de la résonance une affaire purement subjective — une sorte 



 

109 

de qualité de présence ou d’attention au monde. Or, Illich nous rappelle que cette qualité 

dépend de conditions sociales, techniques et politiques concrètes. Sans accès à des outils 

conviviaux, sans autonomie alimentaire, sans temps libéré de la contrainte salariale, il est          

illusoire d’espérer une résonance durable. Le travail de Rosa bénéficie donc d’être articulé à 

un projet plus explicitement politique, tel que celui des convivialistes, qui cherchent à 

traduire l’aspiration éthique à la vie bonne en programme de transformation collective. Enfin, 

la synthèse opérée entre les deux auteurs permet de mettre en évidence un autre point 

essentiel, soit que la critique de l’aliénation ne peut se limiter à une dénonciation des effets 

psychologiques du capitalisme tardif. Elle doit s’accompagner d’une réflexion sur les 

infrastructures de la vie quotidienne, par exemple le transport, l’alimentation, le logement, 

les soins ou l’éducation, et sur les modalités de leur appropriation démocratique. En ce sens, 

la convivialité offre un langage conceptuel pour penser une réorganisation de ces 

infrastructures à l’échelle humaine. Ce faisant, elle réintroduit la capacité d’agir dans le débat 

contemporain sur le sens de la modernité et réaffirme que toute éthique de la vie bonne doit 

se prolonger en une politique de la transformation sociale. 

En bref, en introduisant la notion d’outil convivial, Illich permet de redonner un statut 

politique à ces médiations entre soi et le monde. Il montre que tous les outils ne se valent pas. 

Alors que certains peuvent favoriser la créativité, l’autonomie et l’apprentissage réciproque, 

d’autres peuvent devenir un monopole radical et priver les individus de leur puissance d’agir. 

Ainsi, l’outil convivial permet de penser le passage du monde comme simple « disponibilité » 

(réduit à un stock d’objets ou de services à exploiter) à un monde « résonant », donc porteur 

de signification. De cette manière, on pourrait dire que l’outil convivial incarne une voie 

entre la disponibilité et l’indisponibilité. Un outil totalement disponible, dans le paradigme 

technocapitaliste, est immédiatement exploitable, optimisé, contrôlable. Il ne laisse pas de 

place à la surprise, à la lenteur, à la transformation réciproque. À l’opposé, un monde 

totalement indisponible est rigide, clos, imperméable à l’action humaine. L’outil convivial, 

lui, incarne une disponibilité habitée, ouverte, qui laisse place à la relation. Il ne s’impose 

pas, mais appelle à la participation. 



 

110 

Cependant, cette recherche présente certaines limites. D’abord, elle se concentre sur 

une exploration théorique des concepts de convivialité et de résonance, sans proposer de 

cadre pratique pour leur application concrète autre que des pistes. En ce sens, ce travail n’a 

pas pour objectif de servir de guide pratique pour la mise en œuvre de modes de résonance 

ou de convivialité dans des contextes spécifiques, mais bien d’explorer les possibilités 

critiques et théoriques que ces concepts peuvent offrir. De plus, ce travail se limite à une 

analyse qualitative des idées de Rosa et Illich, sans intégrer de méthodologie empirique qui 

permettrait de mesurer concrètement l’impact de la convivialité sur l’aliénation ou la 

résonance. En dépit de ces limites, cette recherche ouvre des pistes intéressantes pour des 

travaux futurs. Une voie prometteuse serait de tester empiriquement les hypothèses formulées 

en étudiant des communautés qui appliquent des principes conviviaux ou décroissants, afin 

de déterminer si elles parviennent effectivement à restaurer des formes de résonance 

authentiques. De plus, une analyse comparative entre différentes initiatives de décroissance 

pourrait enrichir la compréhension des mécanismes par lesquels la convivialité peut 

contribuer à la réduction de l’accélération technique, sociale et du rythme quotidien. En outre, 

l’application des théories de Rosa et Illich pourrait être étendue à d’autres domaines, tels que 

l’éducation, le travail ou la santé, où les dynamiques d’accélération sont particulièrement 

prégnantes. 

Il serait également pertinent d’approfondir ces réflexions en explorant davantage les 

interactions entre convivialité et résonance dans des contextes concrets, tout en continuant à 

s’interroger sur les conditions sociopolitiques nécessaires à la mise en œuvre de tels modèles. 

Cette démarche invite à repenser les outils comme leviers de transformation en rendant 

possible une expérience du monde qui ne soit ni pure consommation ni pure contrainte, mais 

relation. En insistant sur la capacité à concevoir des outils conviviaux, Illich nous invite à 

une réappropriation collective de la technique. Il ne s’agit pas de rejeter la technologie, mais 

de la soumettre à une exigence éthique : permet-elle la relation? Favorise-t-elle la co-

présence, le soin, la création partagée? Illich a déjà fait le souhait suivant : « [l]es idéologies 

régnantes mettent en lumière les contradictions de la société capitaliste. Elles ne fournissent 

pas le cadre qui permettrait d’analyser la crise du mode industriel de production. J’espère 



 

111 

qu’une théorie générale de l’industrialisation sera un jour formulée avec assez de vigueur et 

de rigueur pour supporter l’assaut de la critique » (Illich, 1973, p. 12). Peut-être verrait-il 

aujourd’hui dans la théorie sur la modernité tardive de Rosa la théorie générale de 

l’industrialisation qu’il aurait voulu lire.



 

 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

 

Belzile, A. (2022) Résonance et aliénation. La pensée éthique de Hartmut Rosa. Revue 
Phare, Université Laval. https://revuephares.com/wp-content/uploads/2022/05/vf-
individuels-belzile-phares-hiver2022.pdf 

 

Brillat-Savarin, A. (1826/1982) Physiologie du goût. Présentation de J-F Revel. Paris : 
Flammarion. 

 

Camus, A. (1942a). L’étranger. Paris : Gallimard. 

 

Camus, A. (1942b). Le mythe de Sisyphe : Essai sur l’absurde. Paris : Gallimard. 

 

Collectif convivialiste. (2013) Manifeste convivialiste : Déclaration d’interdépendance. 
Paris : Le Bord de l’Eau. 

 

Collectif convivialiste. (2020a) Résistance Résonance : apprendre à changer le monde 
avec Hartmut Rosa. Paris : Le Pommier. 

 

Collectif convivialiste. (2020b) Second Manifeste convivialiste. Pour un monde post-
néolibéral. Arles : Actes Sud. 

 

Collectif convivialiste. (2025) Le convivialisme en quelques mots. 
https://convivialisme.org/en-quelques-mots/ 



 

 

 

Degré, D. (2023, 29 mars) « Des sommités de la technologie demandent un moratoire sur le 
développement de l’IA ». Radio-Canada. https://ici.radio-
canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-
gouvernance-recherche 

 

Deneault, A. (2024) Faire que ! L’engagement politique à l’ère de l’inouï. Montréal : Lux 
Éditeur. 

 

Dupuy, J-P. (2002, 27 décembre) Ivan Illich ou la bonne nouvelle. Le Monde. 

 

Ellul, J. (1997/2012) Le système technicien. Paris : Le Cherche Midi, coll. “Documents”. 

 

Evans, J. (2022) « Rahel Jaeggi’s Theory of Alienation ». History of the Human Sciences, 
35, p. 126–143. 

 

Fazio, G. (2021) « Situating Rahel Jaeggi in the Contemporary Frankfurt Critical Theory ». 
Critical Horizons, 22(2), p. 116–127. https://www-tandfonline-
com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943 

 

Feuerbach, L. (1960) Manifestes philosophiques : Textes choisis (1839-1845) (Trad. L. 
Althusser). Paris : Presses Universitaires de France. 

 

Foster, J. B. (2011) Marx écologiste. Amsterdam: Éditions Amsterdam. 

 

Foufas, N. (2011) Le concept d’aliénation de Rousseau à Marx : continuités et 
métamorphoses (Thèse doctorale, Université Paris Ouest Nanterre la Défense). 
https://bdr.parisnanterre.fr/theses/internet/2015PA100103/2015PA100103.pdf 

 

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1967056/intelligence-artificielle-chatgpt-danger-lois-gouvernance-recherche
https://www-tandfonline-com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943
https://www-tandfonline-com.ezproxy.uqar.ca/doi/pdf/10.1080/14409917.2019.1676943
https://bdr.parisnanterre.fr/theses/internet/2015PA100103/2015PA100103.pdf


 

 

Fromm, E. (1947/1992). L’homme pour lui-même : Essai de psychologie morale (Trad. J. 
Bouniort). Paris : Éditions Robert Laffont. 

 

Fromm, E. (1964/1971). Le cœur de l’homme : Sa puissance pour le bien et pour le mal 
(Trad. P. Rusch). Paris : Presses Pocket. 

 

Future of Life Institute. (2023) Stoppons les expérimentations sur les IA : Une Lettre Ouverte. 
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/ 

 

Fraser N., Honneth A. (2003) Redistribution Or Recognition: A Political Philosophical 
Exchange. New York : Verso. https://archive.org/details/nancy-fraser-axel-honneth-
redistribution-or-recognition-a-political-philosophica/mode/2up 

 

Georgescu-Roegen, N. (1971) The Entropy Law and the Economic Process. Cambridge : 
Harvard University Press. 

 

Georgescu-Roegen, N. (1979/2006) La décroissance : Entropie, écologie, économie, 
(Trad. et prés. Jacques Grinevald et Ivo Rens) Paris : Sang de la Terre et Ellébore. 

 

Gergen K. (2000) The Saturated Self. Dilemmas of Identity in Contemporary Life. New 
York : Basic Books. 

 

Goodman P. (1960) Growing Up Absurd. New York : Vintage Books. 
https://archive.org/details/growingupabsurdp0000paul/page/n3/mode/2up 

 

Gorz, A. (1975) Écologie et politique. Paris : Seuil. 

 

Grüning Iribarren, S. (2013) Ivan Illich (1926-2002) : la ville conviviale (Thèse doctorale, 
Université de Paris-Est). 



 

 

 

Grüning Iribarren, S. (2018) Ivan Illich pour une ville conviviale. Paris : Le Bord de l’eau. 

 

Grüning Iribarren, S. (2019) « Ivan Illich et la ville conviviale ». Revue du MAUSS, 
2019/2(54), p. 44-59. https://www.cairn.info/revue-du-mauss-2019-2-page-44.htm 

 

Harribey, J-M. (2007) « Les théories de la décroissance : enjeux et limites ». Cahiers 
français, n° 337, p. 20-26. 

 

Haverkamp, B. (2016) « Reconstructing alienation: A challenge to social critique? » Krisis. 
https://archive.krisis.eu/reconstructing-alienation-a-challenge-to-social-critique/ 

 

Hegel, G. W. F. (1807/2018) La Phénoménologie de l’esprit (Trad. et annot. B. Bourgeois) 
Paris : Vrin. 

 

Illich, I. (1971) Deschooling Society. New York : Harper & Row. 

 

Illich, I. (1973) La convivialité. Paris : Seuil. 

 

Illich, I. (1973) Le renoncement à la santé. (Ed. T. Paquot), Ivan Illich pour une ascèse 
volontaire et conviviale. Lyon : Le passager clandestin. 

 

Illich, I. (2004) « Énergie et équité ». Œuvres complètes, Vol. 1. Paris : Fayard. 

 

Jaeggi, R., & Perreau, L. (2009) « Vivre sa propre vie comme une vie étrangère : l’auto-
aliénation comme obstacle à l’autonomie. » Comment penser l’autonomie ? p. 89–107. 
https://www.cairn.info/comment-penser-l-autonomie--9782130565529-page-89.htm 

 

https://www.cairn.info/revue-du-mauss-2019-2-page-44.htm
https://archive.krisis.eu/reconstructing-alienation-a-challenge-to-social-critique/


 

 

Jaeggi, R. (2018) Critique of Forms of Life (Trad. C. Cronin). Cambridge, Massachusetts : 
The Belknap Press of Harvard University Press. 
https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-
rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf 

 

Kohr, L. (1957) L’effondrement des puissances. La Murette : RN éditions. 

 

Latouche, S. (2004) La méga-machine : raison technoscientifique, raison économique et 
mythe du progrès. Paris : La Découverte. 

 

Latouche, S. (2004) Petit traité de la décroissance sereine. Paris : Mille et une nuits. 

 

Legault, F. (2016) Contribution empirique à la théorie de l’aliénation et de l’accélération 
sociale de Hartmut Rosa : le cas de figure de la consommation de stimulants de 
prescription chez les étudiants aux États-Unis (Mémoire de maitrise, Université du 
Québec à Montréal). https://archipel.uqam.ca/9389/1/M14783.pdf 

 

Lesourt, E. (2013) « Réconcilier souveraineté individuelle et vie en société : la société 
écologiste d’André Gorz et la société conviviale d’Ivan Illich. » Natures Sciences 
Sociétés, Vol. 21, p. 307-314. https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-
societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article. 

 

Lübbe, H. (1992) Im Zug der Zeit: Verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart. Zürich : Springer. 

 

Mansour, S. (2022, 24 mars) « La convivialité : une technocritique pour résoudre les crises 
écologiques. » Le Temps des Ruptures. 
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/la-convivialite-une-techno-
critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/ 

 

Marx, K. (1843/1975) Critique de la philosophie du droit de Hegel. (Trad. J.-P. Lefebvre). 
Paris : Éditions sociales. 

https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf
https://cominsitu.files.wordpress.com/2021/01/critique-of-forms-of-life-by-jaeggi-rahelcronin-ciarantranslation-z-lib.org_.pdf
https://archipel.uqam.ca/9389/1/M14783.pdf
https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article
https://www.cairn.info/revue-natures-sciences-societes-2013-3-page-307.htm?contenu=article
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/la-convivialite-une-techno-critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/
https://letempsdesruptures.fr/index.php/2022/03/24/la-convivialite-une-techno-critique-pour-resoudre-les-crises-ecologiques/


 

 

 

Marx, K. (1844/1962) Manuscrits de 1844. (Trad. É. Bottigelli). Paris : Éditions sociales. 

 

Marx, K. (1845/1952) Thèses sur Feuerbach. Les classiques de sciences sociales. 
https://socialgerie.net/IMG/pdf/theses_sur_FEUERBACH.pdf 

 

Marx, K. (1867) Le Capital — Critique de l’économie politique. Les classiques de sciences 
sociales. http://classiques.uqac.ca/classiques/Marx_karl/capital/capital.html 

 

Musto, M. (2012) Revisiter le concept d’aliénation chez Marx (Trad. A. Monville). York 
University. 
https://www.researchgate.net/publication/297369884_Revisiter_le_concept_d'alienati
on_chez_Marx 

 

Papi, C. (2018) « La convivialité — De la polysémie à l’entretien de la confusion. » 
Interfaces numériques. https://doi.org/10.25965/interfaces-numeriques.2395. 

 

Paquot, T. (2019a) Ivan Illich pour une ascèse volontaire et conviviale. Lyon : Le passager 
clandestin. 

 

Paquot, T. (2019b) Introduction à Ivan Illich. Paris : La Découverte. 

 

Paquot, T. (2020) Ivan Illich et la société conviviale. Paris : Le passager clandestin. 

 

Paquot, T. (2022, 17 mars) « Demeure terrestre: La convivialité selon Ivan Illich. » 
Topophile. https://topophile.net/savoir/la-convivialite-selon-ivan-illich/ 

 

Peattie, L. (2019, 13 novembre) « Villes conviviales. » Topophile. 
https://topophile.net/savoir/villes-conviviales/ 

https://topophile.net/savoir/la-convivialite-selon-ivan-illich/
https://topophile.net/savoir/villes-conviviales/


 

 

 

Quiniou, Y. (2006) « Pour une actualisation du concept d'aliénation. » Actuel Marx, p. 71–
88. https://www.cairn.info/revue-actuel-marx-2006-1-page-71.htm?contenu=article 

 

Romary, P. (2024) De la frugalité à la sobriété : une histoire de la simplicité volontaire. 
https://hal.science/hal-04495815/document 

 

Rosa, H. (2011) Accélération : une critique sociale du temps (Trad. D. Renault). Paris : La 
Découverte. 

 

Rosa, H. (2012) Aliénation et accélération : une théorie critique de la modernité tardive 
(Trad. T. Chaumont). Paris : La Découverte. 

 

Rosa, H. (2018) Résonance : une sociologie de la relation au monde (Trad. S. Zilberfarb & 
S. Raquillet). Paris : La Découverte. 

 

Rosa, H. (2020) Rendre le monde indisponible (Trad. O. Mannoni). Paris : La Découverte. 

 

Rousseau, J-J. (1762/2012) Du contrat social (Prés. par Bruno Bernardi) Paris : Flammarion. 

 

Sartre, J.-P. (1943). L'être et le néant : Essai d'ontologie phénoménologique. Paris : 
Gallimard. 

 

Sartre, J.-P. (1938). La nausée. Paris: Gallimard. 

 

Schepper-Valiquette, B. (2014) Le concept de décroissance économique chez Serge Latouche 
: une résistance au capitalisme (Mémoire de maitrise, Université du Québec à 
Montréal). 

 

https://hal.science/hal-04495815/document


 

 

Susen, S. (2019) « The resonance of resonance: Critical theory as a sociology of world-
relations? » International Journal of Politics, Culture, and Society, Vol. 33, p. 309–
344. https://link.springer.com/article/10.1007/s10767-019-9313-6 

 

St-Amant, F. (2014) La décroissance : une théorie à contre-courant (Mémoire de maitrise, 
Université du Québec à Montréal). 

 

Troude-Chastenet, P. (2022) « Ivan Illich ou l’austérité joyeuse. » Écologie & politique 
n° 64, p. 137-153. https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-
page-137.htm?contenu=article 

 

Weber, D. (n.d.) « Le concept d’aliénation dans la théorie critique contemporaine. » 
Academia. 
https://www.academia.edu/9945390/Le_concept_dali%C3%A9nation_dans_la_Th%
C3%A9orie_critique_contemporaine_Jaeggi_Rosa_ 

https://link.springer.com/article/10.1007/s10767-019-9313-6
https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-page-137.htm?contenu=article
https://www.cairn.info/revue-ecologie-et-politique-2022-1-page-137.htm?contenu=article
https://www.academia.edu/9945390/Le_concept_dali%C3%A9nation_dans_la_Th%C3%A9orie_critique_contemporaine_Jaeggi_Rosa_
https://www.academia.edu/9945390/Le_concept_dali%C3%A9nation_dans_la_Th%C3%A9orie_critique_contemporaine_Jaeggi_Rosa_

	REMERCIEMENTS
	RÉSUMÉ
	ABSTRACT
	TABLE DES MATIÈRES
	INTRODUCTION GÉNÉRALE
	CHAPITRE 1  L’aLIÉNATION, L’ACCÉLÉRATION ET LA RÉSONANCE D’HARTMUT ROSA
	1.1 Aux sources du concept d’aliénation
	1.1.1 Hegel et le devenir autre par soi
	1.1.2 Marx et l’aliénation par le travail
	1.1.2.1 Développement du concept
	1.1.2.2 Critiques du concept d’aliénation


	1.2  transformation du concept d’Aliénation dans la théorie critique
	1.3 Contribution par Rosa
	1.3.1 Aliénation
	1.3.2 Accélération
	1.3.3 Les causes et conséquences de l’accélération
	1.3.4 Interactions entre aliénation et accélération
	1.3.5 La décélération
	1.3.6 La résonance
	1.3.7 La disponibilité

	1.4 Insuffisance de la résonance comme réponse à l’aliénation
	1.5 Conclusion du chapitre

	CHAPITRE 2  IVAN ILLICH ET la ConvivialitÉ
	2.1 Définition de la convivialité
	2.1.1 Critères de l’outil convivial
	2.1.2 L’effet de seuil
	2.1.3 Portée conceptuelle de la convivialité

	2.2 Place de la convivialité dans la décroissance
	2.3 la convivialité comme idéal politique
	2.3.1 Micro — la simplicité volontaire
	2.3.2 Macro — l’urbanisme et les politiques publiques

	2.4 Conclusion du chapitre

	CHAPITRE 3  La convivialité comme complément à la résonance
	3.1 Retour sur les critiques
	3.1.1 Critiques à la résonance
	3.1.2 La décroissance : plus qu’un mode de décélération

	3.2 Impacts de la convivialité sur l’aliénation
	3.2.1 Prévention de l’accélération
	3.2.2 Frein aux possibilités de désynchronisation
	3.2.3 Prévention d’une surdisponibilité

	3.3 Conclusion du chapitre

	CONCLUSION GÉNÉRALE
	RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

